Schott Campus

Birgit Johanna Wertenson

Wie geht es eigentlich Eurydike?
Eine Mythologie auf Spurensuche: Zu Iris ter
Schiphorsts Kammeroper Euridice (2002)

Beitrag zur Jahrestagung der Gesellschaft fur Musikforschung Halle/Saale 2015 -
»Musikwissenschaft: die Teildisziplinen im Dialog«

Veroffentlicht unter der Creative-Commons-Lizenz CC BY-NC-ND 4.0 g m A
© 2016 | Schott Music GmbH & Co. KG SESELLCHAT TR

SCHOTT



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Birgit Johanna Wertenson

Wie geht es eigentlich Eurydike? Eine Mythologie auf Spurensuche:
Zu Iris ter Schiphorsts Kammeroper Euridice (2002)

Der Mythos rund um den Singerhelden Orpheus, der es kraft seiner Kunstfertigkeit schafft, die Unterwelt
zu betreten und ihr, im Gegensatz zu seiner Geliebten Eurydike, lebend wieder zu entkommen, ist fiir die
Musikwelt faszinierend. Der archaische Mythos spielt spitestens seit Claudio Monteverdis Mythologie
L’Orfeo eine zentrale Rolle in der Musikgeschichte und hat mittlerweile einen mehr als vierhundertjahrigen
Rezeptionsstrang entwickelt. Er dauert auch im 21. Jahrhundert an: Am 20. September 2002 fanden im
Rahmen eines dreiteiligen Orpheus-Projekts des Bielefelder Theaters musikalisch-szenische Neuinterpre-
tationen des Orpheusmythos statt. Der mythischen Figur sollte unter dem Motto der Erinnerungstopo-
graphie mit drei Werkauftrigen begegnet werden. Wihrend Manos Tsangaris seinen Beitrag Onphens, Zwi-
schenspiele in die wortlich genommene Bielefelder Unterwelt der U-Bahn-Schichte verlegte und Georg
Nussbaumer in orpheusarchipel eine provokant-spielerische >Installationsoper< unternahm, prisentierte Iris
ter Schiphorst auf der Bihne des Theaters am Alten Markt das antike Liebesdrama aus neuer Perspektive,
und zwar aus derjenigen Eurydikes. Die Komponistin verbannt Orpheus aus ihrem Werk und geht auf
Spurensuche nach dem weiblichen Part des Mythos.

Bei ter Schiphorsts Beitrag Euridice. Szenen aus der Unterwelt handelt es sich um ein kammermusikalisches
Musiktheater, in dem die Komponistin auf drei miteinander verschrinkten Ausdrucksebenen Szenen ent-
witft, die den Erfahrungsraum Eurydikes ausloten: durch Tanz bezichungsweise Gestik, Klang (Gesang,
Instrumentalmusik und Elektronik) und gesprochene Textpartien! (live, Zuspielband). Ter Schiphorst
setzt dabei konsequent einen Kontrapunkt zu den minnlich dominierten Mythologieentwiirfen und zur
mythischen Dominanz ihres Musikerhelden Orpheus. Simtliche vokale Ausdrucksmedien werden mit
weiblichen Partien besetzt:2 Als Heldin Euridice, »eine Vokalistin, die sich nicht scheut, auch sehr krper-
lich, sehr gestisch, ja, fast tinzerisch zu agieren«. Des Weiteren ihre drei Gefihrtinnen (Sopran, Mezzo-
sopran, Alt), deren Rollen entweder live oder elektronisch vom Zuspielband als Sprecherinnen und Sin-
gerinnen konzipiert sind und als wallwissende« Erzihlerinnen am Rande aus dem Wissen von einem und
in (weiblicher) Reaktion auf einen jahrhundertealten, immer von neuem in Text und Musik gestalteten
Mythos von Mann und Frau berichten«.? Im Gegensatz zu den hohen Stimmpartien der Frauen begegnet
man einer dunkel gefirbten Klangwelt der Instrumente und der Elektronik. Die tiefen Holzbldser (Bass-
fléte, Kontrabassklarinette), die starke Fokussierung auf das rhythmische Element durch Klavier und
Schlagwerk und der oftmals als dunkler Klangstrom eingesetzte Elektronikpart kénnen Assoziationen

einer Unterweltstimmung hervorrufen.

Der folgende Aufsatz méchte grundsitzlich einen Beitrag leisten zu zwei bislang in der Musikwissenschaft
wenig beachteten Diskussionsgegenstinden. Einerseits widmet er sich dem kompositorischen Schaffen
von lris ter Schiphorst, welches in der Musikforschung nur selten erortert wurde. Und andererseits mochte

xtis ter Schiphotst, Euridice. Szenen aus der Unterwelt, fir 1 tanzende Vokalistin, 3 Singerinnen/Erzihlerinnen, Tinzer, Bassflote,
Kontrabassklarinette, Violine, Violoncello, Kontrabass, Klavier/Keyboard, Schlagzeug und Elektronik. Text: Karin Spiclhofer.
Urauffithrung: 20. September 2002, Theater Bielefeld. Ausfithrende der Urauffithrung: Anna Clementi, Sonja Heiermann, Si-
mone Tschoke, Stefanie Hanf, Oh-Ton Ensemble, Tinzer des Theaters Biclefeld. Regie und Choreographie: Arila Siegert. Spiel-
dauer: 70 Minuten.

2 Auch die Tdnzer kénnen nicht als vermeintlicher mannlicher Gegenpart gewertet werden: Sie sind »Wesen der Unterwelts; vgl.
Iris ter Schiphorst, Euridice. Szenen aus der Unterwelt, Partitur, Manuskript (unver6ffentlicht), nicht paginiert, Abschnitt »Partien.
Mein herzlicher Dank gilt der Komponistin fiir die Bereitstellung der Partitur und des Audiomitschnitts der Urauffithrung,

3 Vgl. ebd., Abschnitte »Partien« und »Allgemeine Auffihrungshinweise.

1

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

er zu einer dsthetischen und kulturtheoretischen Diskussion des Mythos in der Musikgeschichte anregen,
denn der Mythos ist nicht nur archaisches Stoffarsenal, sondern kulturelles und historisches Gedichtnis
mit eigenen dsthetischen Verfahrensweisen. In diesem Sinne diskutiert der Beitrag die Kammeroper Ex-
ridice unter verschiedenen Blickwinkeln. In einem ersten Abschnitt wird die Motivation der Komponistin
erértert: Gemeinsam mit ter Schiphorsts Gedanken wird auf Spurensuche nach der verlorengegangenen
Biographie Eurydikes gegangen, geleitet von der Frage, ob es iiberhaupt méglich ist, die Biographie einer
Mythosfigur wieder aufzuarbeiten und welchen Sinn dies ergibt. Im darauffolgenden Kapitel wird das
Werk vorgestellt und sowohl die kompositionstechnischen Mittel wie auch die dramaturgischen Uberle-
gungen ter Schiphorsts am Beispiel der Figur Euridices analysiert und diskutiert.* Das dritte und finale
Kapitel méchte die Mythologie ter Schiphorsts in weiterfithrende Gedanken zum Mythos in der Musik
einbinden:> Wie kommt der Mythos in diesem Werk zum Tragen, wie etabliert er sich? Wie verhilt sich
ter Schiphorsts Werk zum Mythos, ist es als ein Gegenentwurf zu bewerten? Als eine Kritik oder gar
Korrektur am Mythos? Gibt es hinsichtlich der dsthetischen Verfahrensweisen in diesem Werk komposi-
torische Korrelationen zum mythischen Denken und falls ja, welcher Art sind diese?

1. Wer ist Eurydike?

Ter Schiphorst Kammeroper lisst sich zunichst als Spurensuche nach einer mythischen Biografie bestim-
men, die im Laufe der Rezeption des Orpheus-Stoffes iiber die Jahrhunderte hinweg verblasst ist. Damit
ist das Werk grundsitzlich einem Rezeptionsstrang des mythischen Stoffes zuzuordnen, der sich insbe-
sondere in der franzésischen Literatur nach dem ersten Weltkrieg entwickelte. Hier finden sich Vorbilder
fir Gegenentwiirfe zu Orpheus und die kiinstlerische Anverwandlung Eurydikes, beispielsweise durch
Marguerite Yourcenar oder Jean Anouilh.¢ Mit dieser Vorgehensweise thematisiert die Komponistin dem-
nach auch die Biografielosigkeit der Frau in der Geschichte im Allgemeinen, im Besonderen jedoch die
Reduktion auf ihre Funktionalitit im Hinblick auf die Geschichtsbildung des Mannes:

»Eurydike ist irgendeine Frau, von der man nichts weif3. Wichtig ist allein ihre Funktion, in den Hades zu
gehen, d. h. zu sterben und damit Anlass zu sein fiir Orpheus’ Gesang.«’

Wihrend der Vorarbeit zur Oper setzt sich die Komponistin intensiv mit der mythischen Geschichte
Eurydikes auseinander und dringt in archaischere Schichten ein. Sie verweist auf die fritheren Kulturen
des Matriarchats:8

4 Far weiterfithrende Analysen zu Euridice siche Birgit Johanna Wertenson, Myzhos und Neune Musik. Zum Mythos als Medium des
Wissenstransfers in zeitgendssischer Musik am Beispiel Orphens & Kassandra, Dissertation Weimar-Jena 2015 (Publikation in Vorberei-
tung).

5 Zum Verstindnis der in diesem Aufsatz gesetzten Begtifflickeiten: Unter »Mythos« wird ein kollektives Phinomen verstan-
den, das nicht nur alle archaischen Mythen miteinschlief3t, sondern auch die gesamte Tradition der Mythosrezeption. Er ist in
diesem Sinne eine kollektive Kulturform. Unter »Mythologie« ist jeweils eine bestimmte individuelle Gestaltung des Mythos
gemeint und getrennt wird dabei nicht die Wissenschaft von der Kunst. So ist jede Arbeit am und mit dem Mythos eine Mytho-
logie, ob in Buch- oder in Partiturform. Weiterfithrend siche Wertenson, Mythos und Neue Musik.

¢ Marguerite Yourcenar, La Nouvelle Eurydice, Paris 1931; Jean Anouilh, Enrydice, Paris 1941. Weiterfihrende Informationen in:
Eva Kushner, Le mythe d’Orphée dans la littérature frangaise contemporaine, Patis 1961.

7 Frank Kampfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens. Die Komponistin Iris ter Schiphorst im Gesprich mit Frank
Kémpfer«, in: Newe Zeitschrift fiir Musik 5 (2003), S. 31-33, hier: S. 31f.

8 Spiitestens seit Johann Jakob Bachofens Werk Das Mutterrecht: eine Untersuchung iiber die Gynaikokratie der alten Welt nach ibrer religi-
dsen und rechtlichen Natur, Stuttgart 1861, wird Matriarchatsforschung unternommen, wozu auch das Studium der uns tiberliefer-
ten Mythen wesentlich Aufschluss gibt, etwa in Bezug zu Existenz und Kompetenz und Ritual von Géttinnen/groBer Gottin.
Vgl. dazu sowohl Robert von Ranke-Graves, Griechische Mythologie. Quellen und Deutung (1955), Hamburg 2003, der explizit dazu
Stellung nimmt, aber auch die Publikationen seit den Feminismusdiskursen in den 1980er-Jahren, in Deutschland insbesondere
betriecben von Heide Géttner-Abendroth (etwa: Die Gottin und ibr Heros, Mnchen 1980, oder Das Matriarchat, Stuttgart u. a.
1988).

2

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

»Das Archaischere daran ist das Sterben und Wiedergeboren werden. [...] Etwas findet sich davon in der
Uberlieferung vom Tod des Orpheus, wenn er von den wilden Minaden zerrissen wird. Dieses Szenario
fihrt in vorchristliche, womdglich gar matriarchale Religionen zuriick. Es gibt Wissenschaftler, die behaup-
ten, dass das noch ein Rekurs auf den Uraltmythos des von Priesterinnen getéteten Heroen ist, der im Friih-
jahr als Symbol fur Fruchtbarkeit und Leben wieder aufzuerstehen hat.«?

In der Tat deutet bereits der Name »Eurydike« auf eine gehobenere Stellung innerhalb des mythischen
Gotterhimmels hin: Er setzt sich zusammen aus griechisch edgdg /eursis (»breit, weit, weithing) und Aéxy /
dike (»Gerechtigkeit«), wodurch der Figur die Bedeutung einer »weithin Richtenden« zugrunde liegt. In
den ilteren, vor-romischen Schriften hilt sie, nach Ranke-Graves, die Position einer »schlangenumge-
bene[n] Herrscherin der Unterwelt, der miannliche Menschenopfer dargebracht wurden, inne, mit dem
Zusatz: »Die Opfer sind vermutlich durch Schlangengift gettet worden«.! Am Prozess der Umkehrung
durch neuzeitlichere Mythologien insbesondere seit der Fixierung durch Vergil und Ovid iibt ter Schip-
horst Kritik:

»Ich finde es schon sehr bemerkenswert, dass Eurydike von der Herrin der Unterwelt zu einem armen Mad-
chen mutiert, das auf dem Wege zur Hochzeit von der bésen Schlange gebissen wird. [...] Die GréBenver-
hiltnisse zwischen den Figuren werden véllig umgedreht.«!!

9 Ter Schiphorst, in: Kdmpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 32.

10 Vgl. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, Kapitel 33.1. Er ordnet Eurydike als eine Hilfte der Géttin Eurynome (»die weithin
Geltende, deren Gesetz weithin witkt«) zu, die andere Hilfte dieser Gottin sei Eurybia (»weite Stirke«), die das Meer beherr-
sche. Allerdings konnte ein Einblick in die von ihm aufgefiihrten Quellen — Homers I/ias, XVIIL36 und 1,2,7 — diesen Zusam-
menhang nicht bestitigen.

Eurydike in den Quellen nachzuspuren, wire zwar Aufgabe fiir die philologische Mythologie, doch findet sich selbst in einem
so grundlegenden Nachschlagewerke wie etwa in dem Lexikon der antiken Gestalten, hrsg. von Eric Moormann und Wilfried Uit-
terthoeve, Stuttgart 1995, kein Eintrag zu Eurydike. Deshalb soll an dieser Stelle eine Beobachtung zur Figur Eurydikes unter-
nommen werden, basierend auf den Quellen Homer, I/ias, Apollodoros und Hesiods Theogonie. In letzterem wird Eurynome als
Tochter der Titanen Thetys und Okeanos (Kinder von Erde und Himmel, Gaia und Uranos) angefiihrt. Sie geh6rt damit noch
der rerstenc Religionsphase der Kosmognoie an, die spiter erst von det Gotterherrschaft des Zeus genealogisch abgelost wird.
AuBerdem ist Eurynome, zusammen mit ihrer >Schwester< Styx, eine der Okeaniden. Aus einer anderen »Meeres«Verbindung,
namlich zwischen Gaia und Pontos, entsteht u. a. Eurybie, die dhnlich wie Hades die Attribuierung erhilt: ymit Herz aus Stahl¢
(Hesiod, Theagonie, deutsch von Otto Schénberger, Stuttgart 1999 [Reclams Universal-Bibliothek 9763], S. 239), aber auch
Nereus, der das Geschlecht der Nereiden begriindet (Seenymphen, die das Wesen der See verkérpern). Aus dem Geschlecht der
Nereiden gehen zwei Generationen hervor, die den Charakter des Meeres verkérpern: Zum einen die Furcht vor seiner Unge-
heuerlichkeit, dargestellt anhand der Ungeheuernachkommen wie etwa Echidna (sie gebiert nicht nur den Héllenhund Ker-
beros, sondern auch die Chimaira, die Sphinx und die Schlange Orphis). Zum anderen erleben wir das Staunen vor der All-
macht des Meeres, aus dem Alles hervorgeht (in der Figur des Thaumas und seiner Tochter, der Regenbogengéttin und
Gétterbotin Iris).

Wichtig in unserem Zusammenhang ist der Aspekt der Gerechtigkeit und der Rechtssprechung (dike), fihrt dieser doch so-
wohl zum Geschlecht des Nereus/Pontos wie auch des Okeanos. Denn Neteus, als Sohn des Meergotts Pontos, gilt als
»freundlich und nie das Recht aufler acht« lassend (Hesiod, Theggonie, S. 235ff.). Okeanos wiederum wurde in der damaligen
Weltvorstellung als die Erdscheibe umflieBender Ringstrom betrachtet, eine Art transzendentaler Grenzfluss oder auch unwirt-
liches Meer, hinter dem sich die vom Meeresgott bewachten Tore des Tartaros befinden: »Diesen Rand nennt die alte Weltsicht
Sidulen, die alles tragen, oder auch Wurzeln von allem, was oben ist.« (Theogonie, Anmerkung S. 57). In der Okeanide Styx, der
dltesten Tochter von Okeanos, biindelt sich diese Gerechtigkeitsordnung, Styx — und hier erhilt sie Attribute der Tartarosbewa-
chung, denn sie »bewohnt ein berithmtes Haus mit Sdulen, die bis zum Himmel reichen« — bewacht als Teil des Ringstroms das
heilige Wasser: »Bei ihr nidmlich mulite der groe Géttereid geschworen werden«, und »Gétter, die bei der Styx einen Meineid
schworen, werden neun Jahre im Tartaros bestraft, so schreibt noch Vergil in seiner Aeneis, 6, Verse 320ff. Die Géttin Dike
selbst wiederum entstammt einer spiteren Generation, in der sich das Ordnungssystem des Zeus manifestiert. Sie ist Tochter
aus Zeus’ Verbindung mit Themis (Satzung«). Wir erkennen zahlreiche Elemente, allerdings reduziert, verschoben, in neue
Kausalititen versetzt, in der uns heute tiberlieferten »Liebesgeschichte« zwischen Orpheus und Eurydike wieder. Die Mytholo-
geme der Handlung, von Schlangenbiss, stygischem Gewisser, Tartaros, Brechung des Eids usw., scheinen dabei ihre Wurzeln
in den friheren Meeresmythen zu haben. Hier konnte die >weithin Richtendec« Eurydike neu zu kontextualisieren sein — zumin-
dest weisen sowohl ihr Name wie die noch lebendigen Atttibuierungen/Mythologeme der Handlung auf diese Spur hin.

11 Kiampfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens, S. 32.

3

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Mit der Aufarbeitung der Biograficlosigkeit Eurydikes thematisiert die Komponistin im weitesten Sinne
die Hierarchieverschiebung der Geschlechterrollen in der Gesellschaft, im Konkreten wiederum das Ge-
schlechterverhiltnis in Bezug auf die Kunstproduktion:

»Ich denke, es ist kein Zufall, dass die Orpheus-Eurydike-Story am Anfang der Operngeschichte steht. Um
1600 spielten Singerinnen an italienischen Héfen eine bedeutende Rolle, und den Komponistenberuf, so wie
er spater hochstilisiert wird, gab es noch nicht. Der Komponist war jemand, der lediglich dazu da war, eine
bedeutende Virtuosin ins Rampenlicht zu bringen. [...] Mann und Frau als zwei kiinstlerisch Gleichwertige
— das war nicht méglich.«!?

Ter Schiphorst schreibt also mit ihrer Euridice gegen den traditionellen Schépfungstopos an, der, um Edgar
Allan Poes Worte zu bemithen, besagt, dass der Tod einer schonen Frau das poetischste Thema der Welt
sei: Der weibliche Tod bedinge den schépferischen Fortschritt in der abendldndischen Kulturgeschichte
und entfalte sich zum »Leitmotiv unserer europiischen Kultur«.!> Und mit Blick auf die jeweiligen Reali-
titen kreativer Frauen, die sich mit dem Todes-Topos beschiftigten, konstatiert ter Schiphorst, diese To-

des-Theorie sei

»darum so ungeheuerlich, weil sie auch an den realen Tod von Frauen gekoppelt ist. [...] Es scheint mir kein
Zufall, dass sich Schriftstellerinnen [...] wie Anne Sexton, wie Sylvia Plath, aber auch Ingeborg Bachmann,
aus dieser Konstellation heraus umgebracht haben.«!*

Eine nicht unerhebliche Rolle fir ter Schiphorsts Mythosverstindnis diirfte dabei ihre Lektire des 1988
publizierten ersten Bandes von Klaus Theweleits Buch der Kénige, Ompheus ##d Eurydike, spielen.!> Es ist
ein Buch abseits wissenschaftlicher Exaktheit, dafiir jedoch ein abenteuerlicher Kulturkrimi, der mit einer
erdriickenden Beweissammlung aus vielerlei Jahrhunderten europdischer Kultur- und Politikgeschichte
den einen radikalen Gedanken verfolgt und festigt: dass Orpheus als Mérder zu entlarven ist, und das
bedeutet, ins Gesellschaftliche und in die Musikgeschichte iibertragen, dass weltliche Machenschaften, sei
es in Politik oder in Kunst, auf die Opferung der Frau angewiesen seien und faire Partnerschaftlichkeit
oder ehtliche Liebesverhaltnisse zwischen Mann und Frau im Kern Produktionsverhiltnisse bleiben. In
Bezug zur Kunstproduktion fithrt Theweleit insbesondere in seinem Kapitel Gber Orpheus in Mantua, !¢
das sich vor der Folie des Monteverdischen L’Osfeo mit den Musikverhaltnissen am Mantuaner Hof um
1600 beschiftigt, die Rollenverhiltnisse Singer/Singerin—Komponist vor Augen. Theweleits Beobach-
tungen zu Claudia Monteverdi, Mantuaner Hofsdngerin und Monterverdis frith verstorbene Frau, und zu
dessen spiterer Zichtochter Caterina Martinelli, verdeutlichen, welch bedeutende Rolle Singerinnen an
italienischen Hoéfen in jener Zeit spielten, waten sie doch nicht nur was die Rechteverhiltnisse und die

Stellung, sondern auch, was das Gehalt und das Anschen betrifft, dem Komponistenberuf tiberlegen.

12 Ebd,, S. 32.

13 Ebd., S. 33. Man denke hier unter anderem auch an Alexander Kluge, der im Zusammenhang mit seinem 1983 entstandenen
Film Die Macht der Gefiible sagt, »in jeder Oper, die von Erlésung handelt, wird im finften Akt eine Frau geopfert.«; Alexander
Kluge, Die Macht der Gefiible, Frankfurt 1983, S. 68.

14 Kimpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindensg, S. 33. Ter Schiphorst setzt sich in ihren Werken damit auseinander,
so im »musiktheatralischen Psychogramm in 4 Akten« Effi Briest (2000), in Anna’s Wake — in dessen Zentrum die wichtigste Pati-
entin Sigmund Freuds, Anna O, steht, »eine Frau, die unter ihren verschiedenen Projektionen kaum mehr zu erkennen ist« (vgl.
Yoreme Waltz, »lris ter Schiphorst«, in: Anndberung IX — an sieben Komponistinnen, hrsg, von Clara Mayer, Kassel 1998, S. 109-125,
hier: S. 113) —, in Reguiem (gemeinsam mit Helmut Oehring) von 1998, basierend auf Anne Sextons 9 Psalms, und auch in Live
(aus Androgyn, gemeinsam mit Helmut Ochring) von 1998, einer Vertonung von 78 songs nach dem Gedicht Live von Anne Sex-
ton.

15 Klaus Theweleit, Orpheus ##d Eurydike (Buch der Kinige 1), Basel 1988. Ter Schiphorst erwihnt Theweleits Buch im Interview
mit Frank Kampfer, vgl. Kimpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens, S. 32.

16 Vol. Theweleit, Orphens ##d Eurydike, S. 512-701.

4

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Blickt man allerdings in die L’Orfeo-Partitur Monterverdis, scheint vor allem das Ungleichgewicht des Paa-
res zur Ausgangslage des Stoffs zu werden: Euridice als Singerin kommt nur im ersten und vierten Akt
vor, Orpheus hingegen ist in jeder Szene prisent. Und obwohl es um die Liebe der Beiden zueinander
geht,

»|...] singt Orfeo etwa dreimal so lange wie Furidice. [...] Was er singt, nennt man spiter eine ,Arie’. Was
Euridice singt, kann man nicht so nennen. Ihr Gesang hat Liedcharakter. Sie singt ein schones, dreiminiitiges,
bescheidenes Lied. Auf der Treppe, nachdem Orfeo sich umgedreht haben wird, hat sie noch einmal solch
ein dreiminttiges Klagelied. Mehr hat sie nicht zu singen in der ganzen Oper. (Orpheus singt Gber eine
Stunde).«!7

In diesem Beispiel driickt sich fiir Theweleit eine in die Kunst iibertragene Geschlechterhierarchie aus,
die es nicht nur auf der Biihne, sondern auch im Bereich der Kunstproduktion zwischen Urhebern und
Austithrenden einzuhalten gelte. Im Zuge dessen habe sich das zeitlose Genie eines Komponisten gegen-
tiber einer nicht komponieren diirfenden Frau entwickelt — ein Vorgang, der nach Theweleit hier seinen
Ausgang nimmt. Letztlich, so auch fiir ter Schiphorst, sei das »Sujet vom singenden Orpheus und der
verstummenden, verschwindenden Eurydike in Bezug auf die kiinstlerisch ambitionierte Frau ein Abbild

davon.«!8

Eurydike hat im Verlauf des historisch fortschreitenden Ausdifferenzierungsprozesses der mythischen
Figuren einen Kompetenzverlust erlitten. Dieser Verlust ihrer mythischen Grof3e ist fir ter Schiphorst
von realer Bedeutung. Ein kiinstlerisches Vorhaben, den Bedeutungsverlust darzustellen oder aber sogar
zu kompensieren, begibt sich auf eine problematische Gratwanderung: Denn zum einen soll eine Reali-
titskonstruktion vorgenommen werden, zum anderen soll Eurydike eine mythische Qualitit und Kom-
petenz zurtickerstattet werden. Im Folgenden sollen deshalb die Dramaturgie und die Kompositionstech-

nik der Inszenierung Euridices in den Blick genommen werden.

2. Inszenierung Euridices

Euridice behilt in ter Schiphorsts Werk die iiber Jahrhunderte hinweg etablierten Grundziige einer Op-
ferfigur bei. Dieses Opferungscharakteristikum wird allerdings auf zwei Kausalititsebenen korrigiert: We-
der entspringt ihr Gang in die Unterwelt einem mythisch-gottlichen Schicksal in Form eines Schlangen-
bisses, noch veranlasst ihr zweiter, eigentlicher« Tod Orpheus zu seinem zeitlosen, sich iiberh6henden
Kunstgesang. Ter Schiphorsts Euridice, die wihrend des Prologs »wie eine Madonna bei einer Osterpro-
zession«!? auf die Biihne getragen wird, etleidet vielmehr die Realitit einer Vergewaltigung (1. Erzahlphase
»Unterleibq), so dass auch der spitere mythische Aufenthalt in der Unterwelt als psychischer Riickzugsort
einer in ihrer eigenen emotionalen Holle isolierten Frau interpretiert werden kénnte — und nichts wird
daraus abgeleitet, zumindest nichts in Bezug auf Orpheus. Selbst der dramaturgisch wichtige Blick von
Orpheus zurtick ereignet sich indirekt: In der Szene des Einschubs wird nur die Reaktion Euridices mu-
sikalisch und szenisch vorgefiihrt, und eine Wandlung der Protagonistin, nicht des Protagonisten, vollzieht
sich: Die Unterweltsituation in der letzten Erzdhlphase >Auge« wird aufgebrochen und Euridice tritt un-

vermittelt »in Divapose« in das Rampenlicht der Bithne.

17 Ebd., S. 560, 561, 562.

18 Kimpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindensg, S. 32.
19 Ter Schiphorst, Euridice, »Szenische Anmerkungenc.

20 Ebd., S. 68, T. 613.

5

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

ABSCHNITT HANDLUNG

Prolog und Zuspiel Feierlicher Prozessionszug: Euridice wird auf die Bithne getragen.

1. Erzihlphase >Unterleib« Vergewaltigung: Euridice wird in die Unterwelt gebracht.

2. Erzihlphase >Mund und Ohr«— Unterwelt: Euridices erster Assimilationsprozess an die Hélle. —

Einschub Orpheus’ Blick: eine Reaktion: Euridices erste reigenstindige« Partie.

3. Erzihlphase »Augex Unterweltin Bewegung, raufgebrochenc Euridices Auftritt (Mono-
log).

Schlussphase Die Erzihlung tiber Euridice nimmt ihren Anfang (3 Kommentato-
rinnen).

Tabelle 1 Iris ter Schiphorst, Euridice. Formaler Aufbau.

Euridice ist kérperlich von Anfang an als Hauptfigur auf der Bithne prisent. In den ersten beiden Szenen,
im Prolog wie in der ersten Erzihlphase »Unterleibs, erfolgt ihre Opferung und ihr Hinabgleiten in die
Unterwelt. Vor allem Gesten und Tanz erzdhlen die Handlung. Wihrend dieser beiden Szenen bleibt
Euridice stumm. Thr erster stimmlicher Einsatz ereignet sich erst in der zweiten Erzihlphase >Mund und
Ohrt, und zwar mit »zarte[n], unaufdringliche[n]«?! Atemgeriuschen. Unterstiitzt wird dieser Gerdusch-
prozess durch einen rhythmisch zum grofen Teil korrelierenden Bliser-, Schlagzeug- und Klavierpart,
deren Klinge verfremdet werden: durch Flistern und Multiphonics (hier von ter Schiphorst »Spaltklang«
genannt), mit einem gedimpften Becken und einem Spiel mit den Handflichen auf der Tastatur (siche
Notenbeispiel 1 auf S. 7).

Dieser Auftritt Euridices wiederholt sich noch drei Mal. In den musikalischen Prozess schalten sich kurze
Texte (Zuspielband) ein. Sie sind als Kommentar zu verstehen und verdeutlichen den Beginn der Biogra-
phielosigkeit Eurydikes, etwa ,,Der Kahn legt ab, das Boot fihrt aus der Geschichte®. Die Kommentare
werden in direkte Beziehung gesetzt zu Buridices Verstummen: ,,Thr Mund schwieg. Sie hatte tiglich ihres

Freundes Lied, der sang.*??

Lautliche Gesten, jeweils durchbrochen von Wiederholungen der Atemgeridusche, bestimmen den nach-
folgenden dramaturgischen Aufbau dieser Erzihlphase: So pendelt Euridice bei einem zweiten Anlauf,
ihre Stimme zu finden, in Sekundintervallen zu einer kleinen Terz, tremoliert darauthin tiber eine grof3e
Terz, um in einer abschlieBenden Phase zu einem ersten ,Melodieentwurf’, einer Art Gesangspattern auf
lingeren Liegetonen, zu gelangen. Uber das Tonband werden weitere Textfragmente zugespielt, die das
Geschehen kommentieren, aber auch eine Verbindung zu Monteverdis I.’Orfeo nahelegen. Ab T. 214 lautet
die Erzdhlung: ,,Zuerst hat er ihr Herz genommen, dann trugen sie den Rest ihres Korpers aus der Ge-
schichte. [...] Er trigt jetzt ihr Herz auf der Zunge®. Was wie eine feministische Anklage an die minnli-
chen Akteure der Kunstwelt wirkt, ist im Grunde schon im Text des ersten Euridiceauftritts in Monte-
verdis L.’Orfeo vorhanden und kann als verfremdetes Zitat gesehen werden. Dass Euridice keine Auskunft
mehr geben kann und nicht mehr im Besitz ihres Herzens ist, ist hier erstmals, gleichsam am Beginn der
Operngeschichte, angelegt:

21 Ebd., S. 17, T. 175.
22 Manche Textpartien, so auch diese, wurden fir die Urauffithrung neu gestaltet und finden sich auf dem
Audiomitschnitt, nicht jedoch in der Partitur. Textstelle ca. T. 192-194.

6

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

2 Sehr langsam, "stehend” (gleichzeitig sehr frei)
173
fH

bewuBt auf "h" einatmen o o
ohne Ton! N 1 N 1
Euridice 5 = ] > e e e e e e et i |
] — 1 = t + |
mp = zarte, unaufdringliche Atemgertusche
jedes Mal anders .
s unisono (gefliistert;)

A @ =, Der Kahn legt ab,
das Boot fihrt aus|
der Geschichte.

9
L @ ]
Y {Tept 0. 00.
O
¢ ;
“Texts. o)
durch Instr flstern Spallklang 9 o
; ey
Bfl. & I ot | ] I —]
& - e = R : =
P = T mp > <> <> <>
zaxt, jodes Mal anders
durch Instr. flistern Spaltklang 3 o
re | j— | : i
Kokl [ = g : !
- 1 1 '
P = T > <> > <>
zart, jedes Mal anders

mit Fingern ilber Saiten gliss.
Vibr

mp

Perc. Tas . ) extrem ahged. Recken
nPP :;m( Trommelstock zum Kreischen bringen 2 ﬁ ¥ ﬁ v ‘h 4 ﬁ v
8 ™ N
— £
snare
7 == r 7
S o
5 “Einatmen®  Flistern *Atmen”
e —_— . 5 i
Keyb. — = + e e
&4 o' “\_’/B w L} L
“Crash" w rer —_—
Tas!cn 5 Innen: mit Metallstab iiber Saiteg gliss.
instr. 1y
g Toe ]
Piano Innen:| mit Hmd.ﬂacg: ° o/ ——
[ = I —
= = = < —r—7 —
e = i ¥
P <> => <>
o zant, jedes Mal anders
3 pizz 1. hinterm Steg aco o o o
Vin. = " e f = S I —]
( = S =
= — e r f————e .
ofs
) ) Bogen mit beiden Handen auf Seiten driicken ) .
pizz 111, hinterm Steg und nach oben bis iibers Griffbre}t zichen (jedes mal etwas anders!) pizz 111 hinterm Steg
ve. |EE=E e —t = ] ]
= »—r s
ofs —_— e o
am Stegkante und pizz. mit L.H.——3— pizz. 1L hinterm Steg
Kb, ——h— e ¥ = T ]
: =i 2 FiE! t
—_— P my e o
<. ID3 werkr (einfaden)
cp1 -
) ; - - ¥ s

Notenbeispiel 1 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 173-177.23

2 © Iris ter Schiphorst 2002. Der Abdruck dieses und aller folgenden Notenbeispiele erfolgt mit freundlicher Genechmigung
des Musikverlages Boosey & Hawkes Bote & Bock GmbH, Berlin.

7

www.schott-campus.com
CCBY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Monteverdi, I.’O#feo, Akt 1, Eurydike:

Ich kann nicht sagen, Orpheus,

wie grof3 mein Glick ist wenn du dich freust,
denn mein Herz weilt nicht mehr bei mir,

da du es mit deiner Liebe an dich gefesselt hast;
frag es, wenn du zu wissen verlangst,

wie gliicklich es schligt und wie es dich liebt.

Der nachfolgende »Einschub« ist als Szene fiir Euridices Assimilationsprozess in der Unterwelt bestimmt:
»Euridice beginnt, sich ganz allmihlich aus ihrer Erstarrung zu 16sen + minimale Gesten »fiir sich¢ zu
entwickeln.«?* Die bereits beobachtete Mithsamkeit des Stimm- und Klangfindungsprozesses der vorigen
Erzihlphase setzt sich weiter fort. Feinste Differenzierungen der Lauthervorbringung beherrschen diesen
Prozess, der im Klangergebnis wie eine Improvisation anmutet. Der Einschub ist in insgesamt vier von-
cinander unterschiedene Phasen eingeteilt: In der ersten stimmt Euridice lediglich den Ton 4’ an (T. 264—
291): Dieser Laut changiert durch verschiedene Luft-Tongemische und wird parallelisiert mit dem eben-
falls differenziert gestalteten Laut 4 der Bassflote. In der zweiten Phase (T. 300-343) — das Tempo wird
hier deutlich zuriickgefahren — wird die Gesangsgestik aufgespreizt. Euridice stimmt eine Melodie innet-
halb eines groB3eren Tonregisters an, deren Verlauf sich sprunghaft bis hin zu einer groen Septe ereignet.
Das Experimenthafte dieser melodischen Linie spiegelt sich im durchbrochenen, aufgespreizten Part der
Instrumente wider, insbesondere in den kurzen akkordischen Spriingen auf den Tasteninstrumenten. Eine
Verdichtung der Gesangs- und Instrumentalstimmen beginnt ab Takt 324. Zwar notiert ter Schiphorst
auch hier die Gesangsanweisung »frei, fiir sich«, doch flielen in den folgenden Takten Passagen des engen
Zusammenspiels zwischen Cello- und Violinsolostimme und der Gesangsstimme ein. Sie 16sen sich im

»tempo di valse« vom restlichen Geschehen der Instrumentalstimmen ab (vgl. Notenbeispiel 2).

Die dritte Passage (T. 344-361) charakterisiert das Moment der Bewegung und der Gestik. In die Lauther-
vorbringung finden erstmals sprachliche Elemente Eingang, nimlich Konsonanten, durchmischt mit
Atemgerduschen. Die Art des Vortrags selbst bindet ter Schiphorst wiederum ausdriicklich an das Koér-
petliche, »als wiirden die Téne durch Bewegungen: Drehungen, getanzte Gesten etc. hervorgebracht wet-

den«.?

Die Drehbewegung des Kérpers setzt die Komponistin in der vierten Passage musikalisch um. Sie gestal-
tet ein Pattern, das zum einen die Kreisférmigkeit des Drehmoments beschreibt, zum anderen dessen
Austichtung auf Wiederholung. Das Pattern bestimmt die nachfolgenden sechs Takte mit insgesamt 13
Wiederholungen (vgl. Notenbeispiel 3).

Am Ende dieser Szene vollzieht sich ein Wandel. Waren bisher die einzelnen Partiturstimmen zwar un-
tereinander teils miteinander verbunden, kommt es wihrend der abschlieSenden elf Takte (T. 370-380)
zu einem ersten gemeinsamen Musizieren. Die tonale Harmonik und die klare Rhythmik mit swingender
Pendelbewegung erfassen Singstimme, Percussion und Klavier. Hier finden sich Elemente eines Jazzquin-
tetts als letzte Stufe der bisherigen Improvisationspassagen (vgl. Notenbeispiel 4).

24 Ter Schiphorst, Euridice, S. 33.
2 Ebd., T. 344.

8

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Tempo rubato
T onF Ve > =
J112] P— =
324 frei, frsich o , ) o) N ’/ N\
Euridice = ] Pt P 3 e S
e == =, b = P
4 aan — -
sehnsuchtsv;all (mit Keyb.), sehr leis? zart, gebrochen
) e, s
Bfl. T —t ot
¥ et T
e = = == =
(mit Klavier)
e T — 35— — s —35—
S E . ==
dunkel m ) [Tl ['T-l PV S '—?—'—‘] SRR
© b T T > o b d T— b T T > b T T i 1
Kokl. | R J=1E ; 7 F—+F i =] = = H T =]
- hd = - hd 4 Ed hd | - L 4
mp pp mp mp  pp mp pp mp mwp  pp
e S o
Keyb. SEE = e e et S e et
g = SESSES T wer == i =SS
Tasten pp ——— — % p—
instr. = ————— B |
tns {.’. —_— s hecha —— 35— L. —— 35— e e e —
Piano |FER 11}?’ ¥ = —¥ = 2 T ¥
5, 2 s LL_F
5] =35 35 s 7
wf
gl tempo di valse J. 63-72 g tempo di vaise J. 63-72
(mit Solo Cello, unabhlingig von den anderen) (mit Solo Cello, unabhiingig von den anderen)
v \ ':‘ m oV VoV v o vy v ~
H o eyt e N — —— fr— e 2
Vln. = S e e
| R aa: g e W;ﬂ%ﬁ‘f
e i = - —
@ tempo di valse J. 63-72 g tempo di valse J. 63-72
(mit Solo Violine, unabhlingig von den anderen) {mit Solo Violine, unabhingig von den anderen)
Eemmpre sonante I3 £ A - 2~ 6
n I ) 2
Ve, |BE= = T e = 1 3 = = = 5, )
f = =5 H } : & S: 5
of f
(arco)
—35—— 35— — 3:! 3 ——eS ey
Kb, | ] =] " = === 2 5 == =
E 7 4 E4 2 4 £l Can 4 3 E4 v
Fd
Notenbeispiel 2 Iris ter Schiphorst, Exnridice, T. 324-331.%6
wie improvisiert, gehaucht,
~ ~ Tmpombam.ﬁilradw}uehﬂ,' —_TTTT T
D —— D T T~ > ot =
Buridice @kﬁ e = === == === =
arco
fH 1
Perc. % —
—_———— = = e
pe————
- p————
Dq| >

Notenbeispiel 3 Iris ter Schiphorst, Ewridice, T. 362.%7

26 © Iris ter Schiphorst 2002.
27 © lris ter Schiphorst 2002.

9

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Sehr langsam J 40

37 0 in der Gestaltung sehr frei; jedoch immer eher zart und mit viel Luft, “hervor”

Euridice ] T = i
S

TP e < _—
zart, brilchig e
M== e e
PP ——— R ——— V4 pm—— ey
briichi
e T . 2 o 3 be fo—F
Kok, |FEE 22 =" e f =

Vibr.  extrem zart (als Schatten/Firbung Euridices)
mit dicken weichen Schlagel

0

Perc. e — ——r

A F e o o s

T, o ror— e e e
/3 P— p ——— < o

sehr zart, als "Attack” von Fléte, Klarinette + Euridice!

Oberstimme rechts hervor
H
R e e e
Piano ﬁ ﬁ\/r br
pp~p : ro~p = r —
EE=; == e ===t
R EREA TE T
: >
Cp4 alsfadle.
[@)F3
3] DY es wird nicht still, weder im Licht noch im Dunkel ...* (547,/,)

Notenbeispiel 4 Itis ter Schiphotst, Ewuridice, T. 370-380.28

Weite Intervallspriinge kennzeichnen den ersten Auftritt Euridices in der 3. Erzihlphase >Auge« (T. 477—
489). Wenngleich diese Szene mehr von ihren drei Gefdhrtinnen sowie von Tanzaktionen der Unterwelt-
wesen Pluto und Persephone bestimmt wird, so ist Euridices Auftritt etwa ab der Mitte eindringlich: Erst-
mals, ab T. 537, singt sie mit Text. AuBlerdem zeigt auch der Text eine Besonderheit: Euridice singt zwei
Verse des italienischen Textdichters Ranieri de” Calzabigi aus dessen von Christoph Willibald Gluck ver-
tontem Libretto Orfeo ed Enridice (Urauffihrung 1762):

Ben potrd morir d’affanno
Ma giammai dird perché.

Ussprunglich sind es die letzten Verse von Orpheus, die er im Duett des III. Aktes auf Euridices Frage

»Ma perché sei si tiranno« hin antwortet.

Euridice spricht also keine seigenen< Worte. Statt eines neuen Texts wird ihr ein bereits musikhistorisch
konnotierter Text fiir thren ersten sprachlichen Gesangsvortrag zugewiesen. Ihre Interpretation dieses
Texts weist allerdings kein musikalisches Material von Glucks Oper auf. Im hoheren Tonraum formt
Euridice eine gedehnte Pendelbewegung zwischen 4 und es?. Der Text wird in einzelne Silben zerlegt und
sein Vortrag teilweise von mehreren Takten Pause unterbrochen. Auch die Instrumentalstimmen sind von
statischen Klingen geprigt, die Uibereinandergeschichtet eine dissonante Klangfliche erzeugen. Ter Schip-
horst scheint sich dabei insbesondere an dem von ihr bewunderten Komponisten Luigi Nono und vor
allem an dessen live-elektronischen Kompositionen der 1980er-Jahre zu orientieren: Gerade die Dichte
der Klangfarben, die Statik des Tempos, die >klagende« Pendelbewegung der Stimme, die Aufspaltung des

28 © Iris ter Schiphorst 2002.

10

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Texts in Silben, die Dissonanz der Harmonik und die Art der Klangverfremdung, etwa durch tiefe Gur-
gelgeriusche in den Holzbldsern, weisen in diese Richtung. An dieser Stelle ist es jedoch wichtig festzu-
halten, dass diese Passage das radikale Umkippen der gesamten Situation auslést. Ter Schiphorst konzi-
piert einen plétzlichen »Crash« aus zersplitternden Glasern, Wasser und Menschenstimmen (T. 578), dem
eine aufgewthlte Instrumentalszene folgt. Diese endet plotzlich und Euridice beginnt »fliissig« zu spre-

chen. Allerdings folgen die Worte keiner logischen Satzkonstruktion:

ich komme ja ohne Blicke ganz gut aus auch ohne Kostiim ich komme ja ohne Tage ganz und gut durch ich
sage mir, da bin ich fehl am platz es fehlt der platz da ist vielleicht kein platz stattdessen schligt der ful3 aus
und siech dal [...] plotzlich tragen alle fiile im gesicht da tragen sie auf einmal alle meine fiile im gesicht

[.]2

Die Textpassage wird abgelést durch eine szenisch unvermittelte »Euridice in Divapose« (T. 613): Sie singt

forte einen langgesponnenen melodischen Bogen. Zwar wirkt ihr musikalischer Auftritt dadurch vergleichs-
weise stabil, allerdings durchwandert sie mit den T6nen erneut einen geringen Ambitus im Tritonusraum
'/ es?, dazu ohne Text, begleitet von rhythmischen Einwiirfen der Instrumente und Glissandi in den Strei-
chern (vgl. Notenbeispiel 5 auf S. 12).

Hinsichtlich dieser Szene konstatiert Frank KKdmpfer ein »Umkippen ins Absurde.«® Tatsichlich wirkt der
plétzliche Wortschwall im Kontext einer bis dahin eher schweigsamen, mit Mithe Buchstaben und Silben
formenden Buridice bertrieben. AuBlerdem prisentiert dieses Finale keine »Helding, die zum Ausgang
des Werks eine Méglichkeit der Kommunikation mit ihrer Lebenswirklichkeit gefunden hitte. Das zeigt
sich nicht zuletzt dann, wenn selbst am Ende Gesang/Musik und Sprache zu keiner Einheit gelangen
konnten, sondern weiterhin als Dichotomien konzipiert sind. ,,Wie sollte es auch anders sein?*, reflektiert
die Komponistin,

»Sprache ist kein Medium, in dem man kulturell frei ist, sie ist Jahrtausende alt und voller kultureller Traditi-
onen. Wenn Euridice also aus ihrer Stummbeit zurlick zur Sprache findet, ist sie sofort wieder mit der realen
Gesellschaft konfrontiert.«3!

Wie sich zeigt, bindet ter Schiphorst die Euridice-Partie in ein differenziertes Sprachexperiment ein, das
zugleich in einem gréBeren kulturgeschichtlichen Zusammenhang gesehen werden muss. Die Komponis-
tin reflektiert hierin kritisch die Tradierung und Konvention von Sprache. Die Sprache sei, so die Kom-
ponistin, nur eine von mehreren Ausdruckstrigern kulturellen Wissens, wie auch die Visualitit der kor-
pergebundenen Sprachgesten, die jedoch im Verlauf der »Geschichte der phonetischen Schrift« verdringt
worden seien.3? Thre methodische Uberlegung ist folgende:33 Thre Grundthese lautet, dass in der abend-
lindischen Schrift- und Sprachkultur das Héren eine groBere Rolle als das Sehen spicele, nehmen doch
beide Ausdruckstriger ihren Ausgang von auditiven Zeichen, welche sich im phonetischen Alphabet in
der Schrift durchsetzten und eine »ganz bestimmte Form von Visualitit verdringten«.3* Der Verlust der
Zeichenbildung der Kérpersprache bzw. des graphischen Bildes, die etwa in der Hieroglyphenschrift oder

2 Ter Schiphorst, Euridice, T. 603.
30 Kampfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens, S. 33.
31 Ebd.

32 Iris ter Schiphorst, »Einige Anmerkungen zum Verhiltnis von Stimme und Schrift«, Vortrag an der Humboldt Universitit
Berlin, Manuskript, 1997, cinsehbar auf der Website der Komponistin: http://wwwitis- ter-schiphotst.de/deutsch/?p=190
(aufgerufen am 13.11.2011).

3 Vgl. insbesondere ter Schiphorst, »Einige Anmerkungen«. Thre Thesen speisen sich aus der Reflexion insbesondere der Sym-
boltheorie Jacques Lacans, der archiologischen Schrift André Leroi-Gourhans (Hand und Wori), des Agyptologen und Kultur-
wissenschaftlers Jan Assmann und Jacques Derridas Grammatologie.

34 Ebd, unpaginiert.

11

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

der kreisférmig angeordneten Schrift der Birmanesen noch prisent (gewesen) seien, habe zu einer Sinnfi-
xierung in der phonetischen Sprache gefiihrt, die allein dem Hérsinn verhaftet sei. Es sei die Intention

des phonetischen Schriftsystems, einen Gegenstand nur in seinem einen Sinn zu fixieren,

»aus dem simtliche Assoziationsketten getilgt sind. Es ist eine eher eindimensionelle Bewegung, die letztend-
lich auf ein Telos hinauslauft«.

Schnell, mindestens 4 144

D
613 in Divapose —3— —3
Euridice e i o= = = : =]
- == =t : t f
_ _ —3— g _ ,
= —H—ise—p i + ‘;
—
o nf —_—
—3—
: v t—3 =5 = —
s wf e
N Rohengl 5, 3
3
S
Perc. o
_ 3= wischen 5 2 —3—
ya 2.
— y — e ——t 2 — — ¥ ¥ hit
= L ——— aay »E I+ ~ ]
Va —_—— ———
o fip br o o fip S A
3 —3—
O N —" !
Keyb. % T + i3
o P —
it Metall uber iee Seien katzen s SN
Tasten B = = T 1 oA s
instr. =i = =i = = "
P ofs ofip
Piano
——3— ——3—— |
55 T =t e—= =]
Cluster mit Ellenbogen I l
{tiefste Lage) o Jr
le —3— —3=
) — I : = = |
Vin. == 2 i —F ? =
. = t f
S
-~ pizz
* gliss. abwirts, "gegem" . = T T =]
Ve + o | e T p—————— =
e L L e e e
mf » nf &
izz
RO gliss. abwis, “genervt® — . F =]
= —_— —————— = e e e e o e B R : )
L& i s g B N A Y O B = SR s s e s = e !
e meao R wf P

Notenbeispiel 5 Iris ter Schiphorst, Ewridice, T. 613—618.%

35 Ebd.
3 © Iris ter Schiphorst 2002.

12

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Thr Urteil lautet deshalb:

»Sinn und Un-Sinn sind Kriterien, die einem ganz bestimmten Blick gehorchen, und zwar einem durch die
phonetische Schrift geprigten.«*’

Die Problematiken der Kommunikation und insbesondere das Problem der Sprache als vorrangiges Me-
dium des Wissens und seiner Vermittlung wurden bereits in einem fritheren Werk ter Schiphorsts zum
Schauplatz der Handlung tiber eine »Inszenierung der [Geschichte der Schrift], die auch [eine Geschichte
det] Sprache ist.«?® So heilit es im Text zu ihrer Komposition S#ence moves (1997):

»Letztendlich ist alles eine Frage der Okonomie. Nur ein Bruchteil von dem, was sich in einem bewegt, wird
in Sprache ausgedriickt, und noch weniger in Schrift ibesetzt. Das heil3t, der Uberwiegende Teil von dem,
was man sagen will, geht unwiderruflich verloren.«*

Vor diesem Hintergrund ist die Affinitit der Komponistin, das Kérperliche und Visuelle des Tanzes als
erweiterte Kommunikations- und damit auch Erkenntnisinstrumente in ihrer Kammeroper zu integrieren,
verstindlich. Sie konzipiert mit einem Gesten-, Gesangs- und Sprachexperiment eine Form der Bewusst-
werdung fiir thre Buridice-Figur. Da ter Schiphorst methodisch ein Konzept zugrundelegt, in dem das
Hor-Verstindnis auf Basis der Sprachlichkeit bzw. der phonetischen Schrift angesiedelt wird, handelt es
sich bei diesem Sprachexperiment im Grunde um eine Offnung des Horsinns. Das Horen, das die Kom-
ponistin als die »Grundvoraussetzung unserer Kultur« dechiffriert, sei im Laufe des Prozesses der Sprach-

normierung in die »pragmatische« Rolle einer »Ubersetzung von Lauten in Sinn« eingezwingt worden:

»Das Héren witd |[...] via Sprache von Anfang an »diszipliniert, bzw. >kastriert« und unser >Sprechapparatc
auf ein Standardmal zurecht geschliffen, das allgemein giiltig und damit verstidndlich ist.«*

Wenn Euridice die herkémmlichen Laute verfremdet, mit Gerduschanteilen experimentiert, fragmentari-
sche Gesten anbietet, Tanzbewegungen imitiert und letztendlich ohne Sprache sich singend prisentiert,
verbirgt sich hinter diesem Konzept eine Befreiung aus erstarrten, fixierten Normen. Konsequenter Weise
fidhrt deshalb ter Schiphorst keine mdgliche Vereinigung beider Ausdrucksebenen als finales Moment
hetbei.

3. Reflexionen zum Mythischen: Euridice als Mythologie

Am Beispiel der Inszenierung von Furidice konnte zweietlei gezeigt werden: Zum einen versteht ter
Schiphorst das Medium Sprache als kulturell unfreien Ausdruckstriger und als ein normiertes, eindimen-
sionelles Wissensmedium, und zum anderen verzahnt sie diesen Verlust mit der Verdringung des Koér-
petlich-Visuellen. Damit macht die Komponistin auf einen Wandel der Méglichkeiten, Wissen zu kom-
munizieren, aufmerksam, der in ihrem Werk vor allem als Verlust, und dariiber hinaus zu ungunsten des
Korpetlichen und der Frau, gestaltet wird. Wie nun reflektiert ter Schiphorst in ihrem Werk den Mythos?
Wie wird der Mythos in threm Werk verarbeitet? Wie kommt er zum Tragen: Gibt es mythische Kennzei-
chen? Oder handelt es sich um eine Mythoskorrektur?

37 Iris ter Schiphorst, »Ohrsinn/Unsinn/Figensinn — eine kurze Abhandlung tiber Schrift, in: Kommunikation und Astheti 101/6
(1998), eingesehen unter http:/ /wwwiitis-ter-schiphotst.de/deutsch/?p=205 (aufgerufen am 13.11.2011).

3 Iris ter Schiphorst, »Erlduterung zu Sience Moves«, aus dem Programmbheft der Dresdener Urauffithrung, Dresden 1997, zitiert
nach Yoreme Waltz, »lris ter Schiphorstg, S. 115.

39 Zitiert ebd.
40 Ebd., S. 123f.

13

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Wenngleich ter Schiphorsts methodische Uberlegung anders ausgerichtet ist, so kortelliert ihre Intention,
den Wandlungsprozess der Wissenskommunikation aufzuarbeiten, mit einem wesentlichen Kennzeichen
des Mythos, nimlich der Metamorphose. Dieser metamorphe Charakter hat seinen Grund darin, dass die
Geschichten des Mythos zunichst tiber Jahrhunderte hinweg oral tberliefert und nicht schriftlich fixiert
worden waren. Die Urspriinge der mythischen Rede liegen vor dem Beginn schriftlicher Aufzeichnungen,
in einem kulturellen Lebensraum, in dem die Menschen ihr Wissen und ihre Kenntnisse untereinander
auf Basis miindlicher Ubetlieferungen austauschten. Es konnten sich dadurch zahlreiche Varianten her-
ausbilden, so dass manche Figuren teils irritierende oder faszinierende neue Attribute erhalten oder andere
wiederum, wie im Falle der Eurydike erértert, verloren hatten. Simtliche mythischen Stoffe und Themen
widersetzen sich deshalb teleologischen Parametern der Kodifizierung und Kanonisierung, wie sie sie
spiter etwa durch Hesiods erste uns tberlieferte Ordnungsbemithung in der Theogonie erfahren sollten.
Wenn ter Schiphorst in ihrem Musiktheater auf bereits vorhandene, historisch etablierte Werke wie Mon-
teverdis /’Orfeo — und an anderer Stelle auch auf Christoph Willibald Glucks Oper Orfeo ed Enridice' —
verweist, thematisiert sie damit zugleich die Mythologiefixierung im Terrain der Musikmytholgien und
scheint mittels neuer Sprach- und Tonprozessverfremdungen dagegen anzuschreiben. Gerade die Sprach-
konzeption in ihrem Werk, von dem aus sich letztlich das musikalische Geschehen ableitet, trigt deutlich
das Misstrauen gegeniiber geschlossener Formgebung und lehnt diese, explizit in vermeintlich hysteri-
schem Sprachgestammel der Protagonistin miindend, ab. In diesem Sinne macht die Komponistin das
zum Thema, was zum Ausgangsbestand des Mythos gehért und fithrt uns gleichsam zurtick in archai-
schere Schichten, als die mianderenden, variativen und metamorphen Gebilde der mythischen Stoffe aus
dem Ordnunsgsverfahren einer oralen Kultur hervorgegangen sind.*? Mit diesem Verfahren fithrt sie dem
Mythos nicht zuletzt erneut das zu, was ihn im Grunde stets vitalisiert und beteichert hat, nimlich seine

nicht auf Fixierung und Endgtltigkeit ausgerichtete Substanz.

Das Musiktheater Euridice lisst sich als Werk wider des Vergessens dechiffrieren — oder, anders benannt,
als ein Werk, das vom Heute aus Erinnerungskultur betreibt. Ter Schiphorsts Mythologie durchringt den
mythischen Stoff nicht nur, indem die Komponistin mythische Verfahren wie Metamorphose und Varia-
tion mit einbindet und archaischere Schichten freisetzen mochte, sondern auch, indem sie seine soziale
Funktion eines Gedichtnisses ausnutzt. Der Mythos ist aufgrund seines Alters und seiner rezeptiven Wan-
derung durch verschiedene Epochen, Linder, Gesellschaften, kinstlerische Darstellungsweisen und re-
flexive Deutungen zu einem kulturellen Gedichtnis — der Kulturtheoretiker Jan Assmann spricht gar von
einem »magmatischen Menschheitsgedichtnis«”® — angewachsen. Er wird belebt von einer Vielfalt diverser
Mythologien, die nicht zuletzt auch Auskunft geben kénnen tiber die jeweilige Verfasstheit einer Gesell-
schaft. Die Komponistin geht bei ihrem Mythosverstindnis jedoch noch einen Schritt weiter. Sie begreift
die Jahrhunderte wihrenden Prozesse der Orpheus und Eurydike-Mythologien nicht nur als Abbild der
Gesellschaft, sondern gar als Beweis fiir die realen Geschlechterverhiltnisse bzw. das Ausléschen der Frau
aus der Geschichte wie der Kunstproduktion. Damit vollzieht sie eine real-soziologische Vereinnahmung
der mythischen Geschichte, die an sich im Mythos nicht angelegt ist und fir die Komponistin zu einem
Spiel mit doppeltem Spiegel wird: Einerseits unternimmt sie eine aus dem mythischen Stoff gewonnene

# Siehe dazu die weiterfithrende Analyse zu der Partie der 3 Gefihrtinnen von ter Schiphorsts Ewridice, in: Wertenson, Mythos
und Nene Musik.

42 Vgl. u. a. Ernst Miller, »Mythos/mythisch/Mythologie, in: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Wrterbuch in sieben Banden,
hrsg. von Karlheinz Barck u. a., Stuttgart u. a. 2010, Bd. 4, S. 309-345; Jens Brockmeier, »Ordnung und Imagination. Formen
und Funktionen des mythischen Denkens in der Kunst«, in: Musik und Mythos, hrsg. von Hans Werner Henze, Frankfurt a. M.
1999 (Newe Aspekste der musikalischen Asthetik 5), S. 178-234

43 Jan Assmann, Religion und kulturelles Geddchtnis, Miinchen 32007, S. 206

14

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG



Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

Realitdtskonstruktion einer kiinstlerisch titigen Frauenbiografie, zum anderen mochte sie ihrer mythi-
schen Figur, Eurydike, eine tiber die Realitit gewonnene mythische Kompetenz zurtickerstatten. In An-
betracht dieser problematischen Gratwanderung erscheint ihre kiinstlerische Inszenierung in der Tat wie
ein doppelter Korrekturversuch, sowohl des mythischen Stoffes wie auch der uns als real iiberlieferten
Wissensgeschichte. Doch letztlich sind diese Konzeptionen kiinstlerische Produktion: Der Mythos, wie
wir ihm in Form von Mythologien, und das heif3t in unserem Verstindnis in Form von Kunstwerken,
Geschichten, Abhandlungen und Reflexionen aller Art begegnen, liegt uns stets schon als Variante vor.
Deshalb kann weder ter Schiphorst kiinstlerisch eine Korrektur verursachen, noch kann bei ihrem Werk
von einer Mythoskorrektur gesprochen werden: Es gibt keinen origindren Mythos, den man verifizieren
oder korrigieren kénnte. Es muss, wie der Mythosforscher Hans Blumenberg grundlegend erérterte, Spe-
kulation bleiben, was der Mythos urspringlich oder in einer bestimmten Phase unserer Geschichte gewe-
sen sein mag,

»vielmehr wird er als immer schon in Rezeption iibergegangen verstanden. [...] Das Urspriingliche bleibt
Hypothese, deren einzige Verifikationsbasis die Rezeption ist.«*

In diesem Sinne ist ter Schiphorsts »Arbeit am Mythos«* eine umfassende Spurensuche und Erinnerung.
Der Mythos wird ihr in seiner Funktion als kulturelles Gedichtnis zum deutungsschweren Instrument,
die uns tGberlieferte und definierte Wissensgeschichte kritisch zu hinterfragen und neu zu beurteilen. Und
damit holt ter Schiphorst den Mythos nicht zuletzt auch aus seinem Rezeptionsstrang heraus, der ihn
gleichgesetzt hat mit all dem, was nicht Logos ist, was der Vernunft widerspricht oder sogar all dem, was
unwahr, falsch oder gar mystisch ist. Bei ihr wird er nicht zum Instrument einer Fiktion, sondern vielmehr
zum Mittel potenziell aufklirenden Geschehens.

# Hans Blumenberg, »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythosc, in: Terror und Spiel, hrsg. von Manfred Fuht-
mann, S. 11-60, hier: S. 18, 28.

4 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M. 1979.

15

www.schott-campus.com

CC BY-NC-ND 4.0 — © Schott Music GmbH & Co. KG





