
Birgit Johanna Wertenson

Wie geht es eigentlich Eurydike? 
Eine Mythologie auf Spurensuche: Zu Iris ter 
Schiphorsts Kammeroper Euridice (2002)  

Beitrag zur Jahrestagung der Gesellschaft für Musikforschung Halle/Saale 2015 –
»Musikwissenschaft: die Teildisziplinen im Dialog«

=LY�MMLU[SPJO[�\U[LY�KLY�*YLH[P]L�*VTTVUZ�3PaLUa�**�)@�5*�5+�����
�������c�:JOV[[�4\ZPJ�GTI/�
�*V��2G



1 

Birgit Johanna Wertenson 

Wie geht es eigentlich Eurydike? Eine Mythologie auf Spurensuche: 
Zu Iris ter Schiphorsts Kammeroper Euridice (2002)  

Der Mythos rund um den Sängerhelden Orpheus, der es kraft seiner Kunstfertigkeit schafft, die Unterwelt 

zu betreten und ihr, im Gegensatz zu seiner Geliebten Eurydike, lebend wieder zu entkommen, ist für die 

Musikwelt faszinierend. Der archaische Mythos spielt spätestens seit Claudio Monteverdis Mythologie 

L’Orfeo eine zentrale Rolle in der Musikgeschichte und hat mittlerweile einen mehr als vierhundertjährigen 

Rezeptionsstrang entwickelt. Er dauert auch im 21. Jahrhundert an: Am 20. September 2002 fanden im 

Rahmen eines dreiteiligen Orpheus-Projekts des Bielefelder Theaters musikalisch-szenische Neuinterpre-

tationen des Orpheusmythos statt. Der mythischen Figur sollte unter dem Motto der Erinnerungstopo-

graphie mit drei Werkaufträgen begegnet werden. Während Manos Tsangaris seinen Beitrag Orpheus, Zwi-

schenspiele in die wörtlich genommene Bielefelder Unterwelt der U-Bahn-Schächte verlegte und Georg 

Nussbaumer in orpheusarchipel eine provokant-spielerische ›Installationsoper‹ unternahm, präsentierte Iris 

ter Schiphorst auf der Bühne des Theaters am Alten Markt das antike Liebesdrama aus neuer Perspektive, 

und zwar aus derjenigen Eurydikes. Die Komponistin verbannt Orpheus aus ihrem Werk und geht auf 

Spurensuche nach dem weiblichen Part des Mythos.  

Bei ter Schiphorsts Beitrag Euridice. Szenen aus der Unterwelt handelt es sich um ein kammermusikalisches 

Musiktheater, in dem die Komponistin auf drei miteinander verschränkten Ausdrucksebenen Szenen ent-

wirft, die den Erfahrungsraum Eurydikes ausloten: durch Tanz beziehungsweise Gestik, Klang (Gesang, 

Instrumentalmusik und Elektronik) und gesprochene Textpartien1 (live, Zuspielband). Ter Schiphorst 

setzt dabei konsequent einen Kontrapunkt zu den männlich dominierten Mythologieentwürfen und zur 

mythischen Dominanz ihres Musikerhelden Orpheus. Sämtliche vokale Ausdrucksmedien werden mit 

weiblichen Partien besetzt:2 Als Heldin Euridice, »eine Vokalistin, die sich nicht scheut, auch sehr körper-

lich, sehr gestisch, ja, fast tänzerisch zu agieren«. Des Weiteren ihre drei Gefährtinnen (Sopran, Mezzo-

sopran, Alt), deren Rollen entweder live oder elektronisch vom Zuspielband als Sprecherinnen und Sän-

gerinnen konzipiert sind und als »›allwissende‹ Erzählerinnen am Rande aus dem Wissen von einem und 

in (weiblicher) Reaktion auf einen jahrhundertealten, immer von neuem in Text und Musik gestalteten 

Mythos von Mann und Frau berichten«.3 Im Gegensatz zu den hohen Stimmpartien der Frauen begegnet 

man einer dunkel gefärbten Klangwelt der Instrumente und der Elektronik. Die tiefen Holzbläser (Bass-

flöte, Kontrabassklarinette), die starke Fokussierung auf das rhythmische Element durch Klavier und 

Schlagwerk und der oftmals als dunkler Klangstrom eingesetzte Elektronikpart können Assoziationen 

einer Unterweltstimmung hervorrufen. 

Der folgende Aufsatz möchte grundsätzlich einen Beitrag leisten zu zwei bislang in der Musikwissenschaft 

wenig beachteten Diskussionsgegenständen. Einerseits widmet er sich dem kompositorischen Schaffen 

von Iris ter Schiphorst, welches in der Musikforschung nur selten erörtert wurde. Und andererseits möchte 

1 Iris ter Schiphorst, Euridice. Szenen aus der Unterwelt, für 1 tanzende Vokalistin, 3 Sängerinnen/Erzählerinnen, Tänzer, Bassflöte, 
Kontrabassklarinette, Violine, Violoncello, Kontrabass, Klavier/Keyboard, Schlagzeug und Elektronik. Text: Karin Spielhofer. 
Uraufführung: 20. September 2002, Theater Bielefeld. Ausführende der Uraufführung: Anna Clementi, Sonja Heiermann, Si-
mone Tschöke, Stefanie Hanf, Oh-Ton Ensemble, Tänzer des Theaters Bielefeld. Regie und Choreographie: Arila Siegert. Spiel-
dauer: 70 Minuten. 
2 Auch die Tänzer können nicht als vermeintlicher männlicher Gegenpart gewertet werden: Sie sind »Wesen der Unterwelt«; vgl. 
Iris ter Schiphorst, Euridice. Szenen aus der Unterwelt, Partitur, Manuskript (unveröffentlicht), nicht paginiert, Abschnitt »Partien«. 
Mein herzlicher Dank gilt der Komponistin für die Bereitstellung der Partitur und des Audiomitschnitts der Uraufführung.  
3 Vgl. ebd., Abschnitte »Partien« und »Allgemeine Aufführungshinweise«. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



2 
 

er zu einer ästhetischen und kulturtheoretischen Diskussion des Mythos in der Musikgeschichte anregen, 

denn der Mythos ist nicht nur archaisches Stoffarsenal, sondern kulturelles und historisches Gedächtnis 

mit eigenen ästhetischen Verfahrensweisen. In diesem Sinne diskutiert der Beitrag die Kammeroper Eu-

ridice unter verschiedenen Blickwinkeln. In einem ersten Abschnitt wird die Motivation der Komponistin 

erörtert: Gemeinsam mit ter Schiphorsts Gedanken wird auf Spurensuche nach der verlorengegangenen 

Biographie Eurydikes gegangen, geleitet von der Frage, ob es überhaupt möglich ist, die Biographie einer 

Mythosfigur wieder aufzuarbeiten und welchen Sinn dies ergibt. Im darauffolgenden Kapitel wird das 

Werk vorgestellt und sowohl die kompositionstechnischen Mittel wie auch die dramaturgischen Überle-

gungen ter Schiphorsts am Beispiel der Figur Euridices analysiert und diskutiert.4 Das dritte und finale 

Kapitel möchte die Mythologie ter Schiphorsts in weiterführende Gedanken zum Mythos in der Musik 

einbinden:5 Wie kommt der Mythos in diesem Werk zum Tragen, wie etabliert er sich? Wie verhält sich 

ter Schiphorsts Werk zum Mythos, ist es als ein Gegenentwurf zu bewerten? Als eine Kritik oder gar 

Korrektur am Mythos? Gibt es hinsichtlich der ästhetischen Verfahrensweisen in diesem Werk komposi-

torische Korrelationen zum mythischen Denken und falls ja, welcher Art sind diese?  

1. Wer ist Eurydike?  

Ter Schiphorst Kammeroper lässt sich zunächst als Spurensuche nach einer mythischen Biografie bestim-

men, die im Laufe der Rezeption des Orpheus-Stoffes über die Jahrhunderte hinweg verblasst ist. Damit 

ist das Werk grundsätzlich einem Rezeptionsstrang des mythischen Stoffes zuzuordnen, der sich insbe-

sondere in der französischen Literatur nach dem ersten Weltkrieg entwickelte. Hier finden sich Vorbilder 

für Gegenentwürfe zu Orpheus und die künstlerische Anverwandlung Eurydikes, beispielsweise durch 

Marguerite Yourcenar oder Jean Anouilh.6 Mit dieser Vorgehensweise thematisiert die Komponistin dem-

nach auch die Biografielosigkeit der Frau in der Geschichte im Allgemeinen, im Besonderen jedoch die 

Reduktion auf ihre Funktionalität im Hinblick auf die Geschichtsbildung des Mannes: 

»Eurydike ist irgendeine Frau, von der man nichts weiß. Wichtig ist allein ihre Funktion, in den Hades zu 

gehen, d. h. zu sterben und damit Anlass zu sein für Orpheus’ Gesang.«7 

Während der Vorarbeit zur Oper setzt sich die Komponistin intensiv mit der mythischen Geschichte 

Eurydikes auseinander und dringt in archaischere Schichten ein. Sie verweist auf die früheren Kulturen 

des Matriarchats:8 

                                                      
4 Für weiterführende Analysen zu Euridice siehe Birgit Johanna Wertenson, Mythos und Neue Musik. Zum Mythos als Medium des 
Wissenstransfers in zeitgenössischer Musik am Beispiel Orpheus & Kassandra, Dissertation Weimar-Jena 2015 (Publikation in Vorberei-
tung). 
5 Zum Verständnis der in diesem Aufsatz gesetzten Begrifflickeiten: Unter »Mythos« wird ein kollektives Phänomen verstan-
den, das nicht nur alle archaischen Mythen miteinschließt, sondern auch die gesamte Tradition der Mythosrezeption. Er ist in 
diesem Sinne eine kollektive Kulturform. Unter »Mythologie« ist jeweils eine bestimmte individuelle Gestaltung des Mythos 
gemeint und getrennt wird dabei nicht die Wissenschaft von der Kunst. So ist jede Arbeit am und mit dem Mythos eine Mytho-
logie, ob in Buch- oder in Partiturform. Weiterführend siehe Wertenson, Mythos und Neue Musik.  
6 Marguerite Yourcenar, La Nouvelle Eurydice, Paris 1931; Jean Anouilh, Eurydice, Paris 1941. Weiterführende Informationen in: 
Eva Kushner, Le mythe d’Orphée dans la littérature française contemporaine, Paris 1961.  
7 Frank Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens. Die Komponistin Iris ter Schiphorst im Gespräch mit Frank 
Kämpfer«, in: Neue Zeitschrift für Musik 5 (2003), S. 31–33, hier: S. 31f. 
8 Spätestens seit Johann Jakob Bachofens Werk Das Mutterrecht: eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religi-
ösen und rechtlichen Natur, Stuttgart 1861, wird Matriarchatsforschung unternommen, wozu auch das Studium der uns überliefer-
ten Mythen wesentlich Aufschluss gibt, etwa in Bezug zu Existenz und Kompetenz und Ritual von Göttinnen/großer Göttin. 
Vgl. dazu sowohl Robert von Ranke-Graves, Griechische Mythologie. Quellen und Deutung (1955), Hamburg 2003, der explizit dazu 
Stellung nimmt, aber auch die Publikationen seit den Feminismusdiskursen in den 1980er-Jahren, in Deutschland insbesondere 
betrieben von Heide Göttner-Abendroth (etwa: Die Göttin und ihr Heros, München 1980, oder Das Matriarchat, Stuttgart u. a. 
1988). 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



3 
 

»Das Archaischere daran ist das Sterben und Wiedergeboren werden. […] Etwas findet sich davon in der 
Überlieferung vom Tod des Orpheus, wenn er von den wilden Mänaden zerrissen wird. Dieses Szenario 

führt in vorchristliche, womöglich gar matriarchale Religionen zurück. Es gibt Wissenschaftler, die behaup-

ten, dass das noch ein Rekurs auf  den Uraltmythos des von Priesterinnen getöteten Heroen ist, der im Früh-

jahr als Symbol für Fruchtbarkeit und Leben wieder aufzuerstehen hat.«9 

In der Tat deutet bereits der Name »Eurydike« auf eine gehobenere Stellung innerhalb des mythischen 

Götterhimmels hin: Er setzt sich zusammen aus griechisch εὐρύς /eurús (»breit, weit, weithin«) und Δίκη / 

dike (»Gerechtigkeit«), wodurch der Figur die Bedeutung einer »weithin Richtenden« zugrunde liegt. In 

den älteren, vor-römischen Schriften hält sie, nach Ranke-Graves, die Position einer »schlangenumge-

bene[n] Herrscherin der Unterwelt, der männliche Menschenopfer dargebracht wurden«, inne, mit dem 

Zusatz: »Die Opfer sind vermutlich durch Schlangengift getötet worden«.10 Am Prozess der Umkehrung 

durch neuzeitlichere Mythologien insbesondere seit der Fixierung durch Vergil und Ovid übt ter Schip-

horst Kritik: 

»Ich finde es schon sehr bemerkenswert, dass Eurydike von der Herrin der Unterwelt zu einem armen Mäd-

chen mutiert, das auf dem Wege zur Hochzeit von der bösen Schlange gebissen wird. […] Die Größenver-
hältnisse zwischen den Figuren werden völlig umgedreht.«11 

                                                      
9 Ter Schiphorst, in: Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 32. 
10 Vgl. Ranke-Graves, Griechische Mythologie, Kapitel 33.1. Er ordnet Eurydike als eine Hälfte der Göttin Eurynome (»die weithin 
Geltende, deren Gesetz weithin wirkt«) zu, die andere Hälfte dieser Göttin sei Eurybia (»weite Stärke«), die das Meer beherr-
sche. Allerdings konnte ein Einblick in die von ihm aufgeführten Quellen – Homers Ilias, XVIII,36 und I,2,7 – diesen Zusam-
menhang nicht bestätigen. 
Eurydike in den Quellen nachzuspüren, wäre zwar Aufgabe für die philologische Mythologie, doch findet sich selbst in einem 
so grundlegenden Nachschlagewerke wie etwa in dem Lexikon der antiken Gestalten, hrsg. von Eric Moormann und Wilfried Uit-
terhoeve, Stuttgart 1995, kein Eintrag zu Eurydike. Deshalb soll an dieser Stelle eine Beobachtung zur Figur Eurydikes unter-
nommen werden, basierend auf  den Quellen Homer, Ilias, Apollodoros und Hesiods Theogonie. In letzterem wird Eurynome als 
Tochter der Titanen Thetys und Okeanos (Kinder von Erde und Himmel, Gaia und Uranos) angeführt. Sie gehört damit noch 
der ›ersten‹ Religionsphase der Kosmognoie an, die später erst von der Götterherrschaft des Zeus genealogisch abgelöst wird. 
Außerdem ist Eurynome, zusammen mit ihrer ›Schwester‹ Styx, eine der Okeaniden. Aus einer anderen ›Meeres‹-Verbindung, 
nämlich zwischen Gaia und Pontos, entsteht u. a. Eurybie, die ähnlich wie Hades die Attribuierung erhält: ›mit Herz aus Stahl‹ 
(Hesiod, Theogonie, deutsch von Otto Schönberger, Stuttgart 1999 [Reclams Universal-Bibliothek 9763], S. 239), aber auch 
Nereus, der das Geschlecht der Nereiden begründet (Seenymphen, die das Wesen der See verkörpern). Aus dem Geschlecht der 
Nereiden gehen zwei Generationen hervor, die den Charakter des Meeres verkörpern: Zum einen die Furcht vor seiner Unge-
heuerlichkeit, dargestellt anhand der Ungeheuernachkommen wie etwa Echidna (sie gebiert nicht nur den Höllenhund Ker-
beros, sondern auch die Chimaira, die Sphinx und die Schlange Orphis). Zum anderen erleben wir das Staunen vor der All-
macht des Meeres, aus dem Alles hervorgeht (in der Figur des Thaumas und seiner Tochter, der Regenbogengöttin und 
Götterbotin Iris). 
Wichtig in unserem Zusammenhang ist der Aspekt der Gerechtigkeit und der Rechtssprechung (›dike‹), führt dieser doch so-
wohl zum Geschlecht des Nereus/Pontos wie auch des Okeanos. Denn Nereus, als Sohn des Meergotts Pontos, gilt als 
»freundlich und nie das Recht außer acht« lassend (Hesiod, Theogonie, S. 235ff.). Okeanos wiederum wurde in der damaligen 
Weltvorstellung als die Erdscheibe umfließender Ringstrom betrachtet, eine Art transzendentaler Grenzfluss oder auch unwirt-
liches Meer, hinter dem sich die vom Meeresgott bewachten Tore des Tartaros befinden: »Diesen Rand nennt die alte Weltsicht 
Säulen, die alles tragen, oder auch Wurzeln von allem, was oben ist.« (Theogonie, Anmerkung S. 57). In der Okeanide Styx, der 
ältesten Tochter von Okeanos, bündelt sich diese Gerechtigkeitsordnung. Styx – und hier erhält sie Attribute der Tartarosbewa-
chung, denn sie »bewohnt ein berühmtes Haus mit Säulen, die bis zum Himmel reichen« – bewacht als Teil des Ringstroms das 
heilige Wasser: »Bei ihr nämlich mußte der große Göttereid geschworen werden«, und »Götter, die bei der Styx einen Meineid 
schwören, werden neun Jahre im Tartaros bestraft«, so schreibt noch Vergil in seiner Aeneis, 6, Verse 320ff. Die Göttin Dike 
selbst wiederum entstammt einer späteren Generation, in der sich das Ordnungssystem des Zeus manifestiert. Sie ist Tochter 
aus Zeus’ Verbindung mit Themis (›Satzung«). Wir erkennen zahlreiche Elemente, allerdings reduziert, verschoben, in neue 
Kausalitäten versetzt, in der uns heute überlieferten ›Liebesgeschichte‹ zwischen Orpheus und Eurydike wieder. Die Mytholo-
geme der Handlung, von Schlangenbiss, stygischem Gewässer, Tartaros, Brechung des Eids usw., scheinen dabei ihre Wurzeln 
in den früheren Meeresmythen zu haben. Hier könnte die ›weithin Richtende‹ Eurydike neu zu kontextualisieren sein – zumin-
dest weisen sowohl ihr Name wie die noch lebendigen Attribuierungen/Mythologeme der Handlung auf  diese Spur hin. 
11 Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 32. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



4 
 

Mit der Aufarbeitung der Biografielosigkeit Eurydikes thematisiert die Komponistin im weitesten Sinne 

die Hierarchieverschiebung der Geschlechterrollen in der Gesellschaft, im Konkreten wiederum das Ge-

schlechterverhältnis in Bezug auf die Kunstproduktion: 

»Ich denke, es ist kein Zufall, dass die Orpheus-Eurydike-Story am Anfang der Operngeschichte steht. Um 
1600 spielten Sängerinnen an italienischen Höfen eine bedeutende Rolle, und den Komponistenberuf, so wie 

er später hochstilisiert wird, gab es noch nicht. Der Komponist war jemand, der lediglich dazu da war, eine 

bedeutende Virtuosin ins Rampenlicht zu bringen. […] Mann und Frau als zwei künstlerisch Gleichwertige 

– das war nicht möglich.«12 

Ter Schiphorst schreibt also mit ihrer Euridice gegen den traditionellen Schöpfungstopos an, der, um Edgar 

Allan Poes Worte zu bemühen, besagt, dass der Tod einer schönen Frau das poetischste Thema der Welt 

sei: Der weibliche Tod bedinge den schöpferischen Fortschritt in der abendländischen Kulturgeschichte 

und entfalte sich zum »Leitmotiv unserer europäischen Kultur«.13 Und mit Blick auf die jeweiligen Reali-

täten kreativer Frauen, die sich mit dem Todes-Topos beschäftigten, konstatiert ter Schiphorst, diese To-

des-Theorie sei 

»darum so ungeheuerlich, weil sie auch an den realen Tod von Frauen gekoppelt ist. […] Es scheint mir kein 

Zufall, dass sich Schriftstellerinnen […] wie Anne Sexton, wie Sylvia Plath, aber auch Ingeborg Bachmann, 
aus dieser Konstellation heraus umgebracht haben.«14 

Eine nicht unerhebliche Rolle für ter Schiphorsts Mythosverständnis dürfte dabei ihre Lektüre des 1988 

publizierten ersten Bandes von Klaus Theweleits Buch der Könige, Orpheus und Eurydike, spielen.15 Es ist 

ein Buch abseits wissenschaftlicher Exaktheit, dafür jedoch ein abenteuerlicher Kulturkrimi, der mit einer 

erdrückenden Beweissammlung aus vielerlei Jahrhunderten europäischer Kultur- und Politikgeschichte 

den einen radikalen Gedanken verfolgt und festigt: dass Orpheus als Mörder zu entlarven ist, und das 

bedeutet, ins Gesellschaftliche und in die Musikgeschichte übertragen, dass weltliche Machenschaften, sei 

es in Politik oder in Kunst, auf die Opferung der Frau angewiesen seien und faire Partnerschaftlichkeit 

oder ehrliche Liebesverhältnisse zwischen Mann und Frau im Kern Produktionsverhältnisse bleiben. In 

Bezug zur Kunstproduktion führt Theweleit insbesondere in seinem Kapitel über Orpheus in Mantua,16 

das sich vor der Folie des Monteverdischen L’Orfeo mit den Musikverhältnissen am Mantuaner Hof um 

1600 beschäftigt, die Rollenverhältnisse Sänger/Sängerin–Komponist vor Augen. Theweleits Beobach-

tungen zu Claudia Monteverdi, Mantuaner Hofsängerin und Monterverdis früh verstorbene Frau, und zu 

dessen späterer Ziehtochter Caterina Martinelli, verdeutlichen, welch bedeutende Rolle Sängerinnen an 

italienischen Höfen in jener Zeit spielten, waren sie doch nicht nur was die Rechteverhältnisse und die 

Stellung, sondern auch, was das Gehalt und das Ansehen betrifft, dem Komponistenberuf überlegen. 

                                                      
12 Ebd., S. 32. 
13 Ebd., S. 33. Man denke hier unter anderem auch an Alexander Kluge, der im Zusammenhang mit seinem 1983 entstandenen 
Film Die Macht der Gefühle sagt, »in jeder Oper, die von Erlösung handelt, wird im fünften Akt eine Frau geopfert.«; Alexander 
Kluge, Die Macht der Gefühle, Frankfurt 1983, S. 68. 
14 Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 33. Ter Schiphorst setzt sich in ihren Werken damit auseinander, 
so im »musiktheatralischen Psychogramm in 4 Akten« Effi Briest (2000), in Anna’s Wake – in dessen Zentrum die wichtigste Pati-
entin Sigmund Freuds, Anna O., steht, »eine Frau, die unter ihren verschiedenen Projektionen kaum mehr zu erkennen ist« (vgl. 
Yoreme Waltz, »Iris ter Schiphorst«, in: Annäherung IX – an sieben Komponistinnen, hrsg. von Clara Mayer, Kassel 1998, S. 109–125, 
hier: S. 113) –, in Requiem (gemeinsam mit Helmut Oehring) von 1998, basierend auf  Anne Sextons 9 Psalms, und auch in Live 
(aus Androgyn, gemeinsam mit Helmut Oehring) von 1998, einer Vertonung von 18 songs nach dem Gedicht Live von Anne Sex-
ton. 
15 Klaus Theweleit, Orpheus und Eurydike (Buch der Könige 1), Basel 1988. Ter Schiphorst erwähnt Theweleits Buch im Interview 
mit Frank Kämpfer, vgl. Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 32. 
16 Vgl. Theweleit, Orpheus und Eurydike, S. 512–701. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



5 
 

Blickt man allerdings in die L’Orfeo-Partitur Monterverdis, scheint vor allem das Ungleichgewicht des Paa-

res zur Ausgangslage des Stoffs zu werden: Euridice als Sängerin kommt nur im ersten und vierten Akt 

vor, Orpheus hingegen ist in jeder Szene präsent. Und obwohl es um die Liebe der Beiden zueinander 

geht, 

»[...] singt Orfeo etwa dreimal so lange wie Euridice. […] Was er singt, nennt man später eine ‚Arie‘. Was 
Euridice singt, kann man nicht so nennen. Ihr Gesang hat Liedcharakter. Sie singt ein schönes, dreiminütiges, 

bescheidenes Lied. Auf  der Treppe, nachdem Orfeo sich umgedreht haben wird, hat sie noch einmal solch 

ein dreiminütiges Klagelied. Mehr hat sie nicht zu singen in der ganzen Oper. (Orpheus singt über eine 

Stunde).«17 

In diesem Beispiel drückt sich für Theweleit eine in die Kunst übertragene Geschlechterhierarchie aus, 

die es nicht nur auf der Bühne, sondern auch im Bereich der Kunstproduktion zwischen Urhebern und 

Ausführenden einzuhalten gelte. Im Zuge dessen habe sich das zeitlose Genie eines Komponisten gegen-

über einer nicht komponieren dürfenden Frau entwickelt – ein Vorgang, der nach Theweleit hier seinen 

Ausgang nimmt. Letztlich, so auch für ter Schiphorst, sei das »Sujet vom singenden Orpheus und der 

verstummenden, verschwindenden Eurydike in Bezug auf die künstlerisch ambitionierte Frau ein Abbild 

davon.«18  

Eurydike hat im Verlauf des historisch fortschreitenden Ausdifferenzierungsprozesses der mythischen 

Figuren einen Kompetenzverlust erlitten. Dieser Verlust ihrer mythischen Größe ist für ter Schiphorst 

von realer Bedeutung. Ein künstlerisches Vorhaben, den Bedeutungsverlust darzustellen oder aber sogar 

zu kompensieren, begibt sich auf eine problematische Gratwanderung: Denn zum einen soll eine Reali-

tätskonstruktion vorgenommen werden, zum anderen soll Eurydike eine mythische Qualität und Kom-

petenz zurückerstattet werden. Im Folgenden sollen deshalb die Dramaturgie und die Kompositionstech-

nik der Inszenierung Euridices in den Blick genommen werden.  

2. Inszenierung Euridices  

Euridice behält in ter Schiphorsts Werk die über Jahrhunderte hinweg etablierten Grundzüge einer Op-

ferfigur bei. Dieses Opferungscharakteristikum wird allerdings auf zwei Kausalitätsebenen korrigiert: We-

der entspringt ihr Gang in die Unterwelt einem mythisch-göttlichen Schicksal in Form eines Schlangen-

bisses, noch veranlasst ihr zweiter, ›eigentlicher‹ Tod Orpheus zu seinem zeitlosen, sich überhöhenden 

Kunstgesang. Ter Schiphorsts Euridice, die während des Prologs »wie eine Madonna bei einer Osterpro-

zession«19 auf die Bühne getragen wird, erleidet vielmehr die Realität einer Vergewaltigung (1. Erzählphase 

›Unterleib‹), so dass auch der spätere mythische Aufenthalt in der Unterwelt als psychischer Rückzugsort 

einer in ihrer eigenen emotionalen Hölle isolierten Frau interpretiert werden könnte – und nichts wird 

daraus abgeleitet, zumindest nichts in Bezug auf Orpheus. Selbst der dramaturgisch wichtige Blick von 

Orpheus zurück ereignet sich indirekt: In der Szene des Einschubs wird nur die Reaktion Euridices mu-

sikalisch und szenisch vorgeführt, und eine Wandlung der Protagonistin, nicht des Protagonisten, vollzieht 

sich: Die Unterweltsituation in der letzten Erzählphase ›Auge‹ wird aufgebrochen und Euridice tritt un-

vermittelt »in Divapose«20 in das Rampenlicht der Bühne. 

 

                                                      
17 Ebd., S. 560, 561, 562. 
18 Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 32. 
19 Ter Schiphorst, Euridice, »Szenische Anmerkungen«. 
20 Ebd., S. 68, T. 613. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



6 
 

ABSCHNITT HANDLUNG 

Prolog und Zuspiel Feierlicher Prozessionszug: Euridice wird auf die Bühne getragen. 

1. Erzählphase ›Unterleib‹ Vergewaltigung: Euridice wird in die Unterwelt gebracht. 

2. Erzählphase ›Mund und Ohr‹ – 

Einschub 

Unterwelt: Euridices erster Assimilationsprozess an die Hölle. – 

Orpheus’ Blick: eine Reaktion: Euridices erste ›eigenständige‹ Partie. 

3. Erzählphase ›Auge‹ Unterwelt ›in Bewegung‹, ›aufgebrochen‹: Euridices Auftritt (Mono-

log). 

Schlussphase Die Erzählung über Euridice nimmt ihren Anfang (3 Kommentato-

rinnen). 

Tabelle 1 Iris ter Schiphorst, Euridice. Formaler Aufbau. 

 

Euridice ist körperlich von Anfang an als Hauptfigur auf der Bühne präsent. In den ersten beiden Szenen, 

im Prolog wie in der ersten Erzählphase ›Unterleib‹, erfolgt ihre Opferung und ihr Hinabgleiten in die 

Unterwelt. Vor allem Gesten und Tanz erzählen die Handlung. Während dieser beiden Szenen bleibt 

Euridice stumm. Ihr erster stimmlicher Einsatz ereignet sich erst in der zweiten Erzählphase ›Mund und 

Ohr‹, und zwar mit »zarte[n], unaufdringliche[n]«21 Atemgeräuschen. Unterstützt wird dieser Geräusch-

prozess durch einen rhythmisch zum großen Teil korrelierenden Bläser-, Schlagzeug- und Klavierpart, 

deren Klänge verfremdet werden: durch Flüstern und Multiphonics (hier von ter Schiphorst »Spaltklang« 

genannt), mit einem gedämpften Becken und einem Spiel mit den Handflächen auf der Tastatur (siehe 

Notenbeispiel 1 auf S. 7). 

Dieser Auftritt Euridices wiederholt sich noch drei Mal. In den musikalischen Prozess schalten sich kurze 

Texte (Zuspielband) ein. Sie sind als Kommentar zu verstehen und verdeutlichen den Beginn der Biogra-

phielosigkeit Eurydikes, etwa „Der Kahn legt ab, das Boot fährt aus der Geschichte“. Die Kommentare 

werden in direkte Beziehung gesetzt zu Euridices Verstummen: „Ihr Mund schwieg. Sie hatte täglich ihres 

Freundes Lied, der sang.“22  

Lautliche Gesten, jeweils durchbrochen von Wiederholungen der Atemgeräusche, bestimmen den nach-

folgenden dramaturgischen Aufbau dieser Erzählphase: So pendelt Euridice bei einem zweiten Anlauf, 

ihre Stimme zu finden, in Sekundintervallen zu einer kleinen Terz, tremoliert daraufhin über eine große 

Terz, um in einer abschließenden Phase zu einem ersten ‚Melodieentwurf‘, einer Art Gesangspattern auf 

längeren Liegetönen, zu gelangen. Über das Tonband werden weitere Textfragmente zugespielt, die das 

Geschehen kommentieren, aber auch eine Verbindung zu Monteverdis L’Orfeo nahelegen. Ab T. 214 lautet 

die Erzählung: „Zuerst hat er ihr Herz genommen, dann trugen sie den Rest ihres Körpers aus der Ge-

schichte. […] Er trägt jetzt ihr Herz auf der Zunge“. Was wie eine feministische Anklage an die männli-

chen Akteure der Kunstwelt wirkt, ist im Grunde schon im Text des ersten Euridiceauftritts in Monte-

verdis L’Orfeo vorhanden und kann als verfremdetes Zitat gesehen werden. Dass Euridice keine Auskunft 

mehr geben kann und nicht mehr im Besitz ihres Herzens ist, ist hier erstmals, gleichsam am Beginn der 

Operngeschichte, angelegt: 

 

                                                      
21 Ebd., S. 17, T. 175. 
22 Manche Textpartien, so auch diese, wurden für die Uraufführung neu gestaltet und finden sich auf  dem 

 Audiomitschnitt, nicht jedoch in der Partitur. Textstelle ca. T. 192–194. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



7 

Notenbeispiel 1 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 173–177.23 

23 © Iris ter Schiphorst 2002. Der Abdruck dieses und aller folgenden Notenbeispiele erfolgt mit freundlicher Genehmigung 
des Musikverlages Boosey & Hawkes Bote & Bock GmbH, Berlin. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



8 
 

Monteverdi, L’Orfeo, Akt I, Eurydike: 

Ich kann nicht sagen, Orpheus, 

wie groß mein Glück ist wenn du dich freust,  

denn mein Herz weilt nicht mehr bei mir,  

da du es mit deiner Liebe an dich gefesselt hast;  

frag es, wenn du zu wissen verlangst,  

wie glücklich es schlägt und wie es dich liebt. 

Der nachfolgende »Einschub« ist als Szene für Euridices Assimilationsprozess in der Unterwelt bestimmt: 

»Euridice beginnt, sich ganz allmählich aus ihrer Erstarrung zu lösen + minimale Gesten ›für sich‹ zu 

entwickeln.«24 Die bereits beobachtete Mühsamkeit des Stimm- und Klangfindungsprozesses der vorigen 

Erzählphase setzt sich weiter fort. Feinste Differenzierungen der Lauthervorbringung beherrschen diesen 

Prozess, der im Klangergebnis wie eine Improvisation anmutet. Der Einschub ist in insgesamt vier von-

einander unterschiedene Phasen eingeteilt: In der ersten stimmt Euridice lediglich den Ton h1 an (T. 264–

291): Dieser Laut changiert durch verschiedene Luft-Tongemische und wird parallelisiert mit dem eben-

falls differenziert gestalteten Laut h der Bassflöte. In der zweiten Phase (T. 300–343) – das Tempo wird 

hier deutlich zurückgefahren – wird die Gesangsgestik aufgespreizt. Euridice stimmt eine Melodie inner-

halb eines größeren Tonregisters an, deren Verlauf sich sprunghaft bis hin zu einer großen Septe ereignet. 

Das Experimenthafte dieser melodischen Linie spiegelt sich im durchbrochenen, aufgespreizten Part der 

Instrumente wider, insbesondere in den kurzen akkordischen Sprüngen auf den Tasteninstrumenten. Eine 

Verdichtung der Gesangs- und Instrumentalstimmen beginnt ab Takt 324. Zwar notiert ter Schiphorst 

auch hier die Gesangsanweisung »frei, für sich«, doch fließen in den folgenden Takten Passagen des engen 

Zusammenspiels zwischen Cello- und Violinsolostimme und der Gesangsstimme ein. Sie lösen sich im 

»tempo di valse« vom restlichen Geschehen der Instrumentalstimmen ab (vgl. Notenbeispiel 2).  

Die dritte Passage (T. 344–361) charakterisiert das Moment der Bewegung und der Gestik. In die Lauther-

vorbringung finden erstmals sprachliche Elemente Eingang, nämlich Konsonanten, durchmischt mit 

Atemgeräuschen. Die Art des Vortrags selbst bindet ter Schiphorst wiederum ausdrücklich an das Kör-

perliche, »als würden die Töne durch Bewegungen: Drehungen, getanzte Gesten etc. hervorgebracht wer-

den«.25  

Die Drehbewegung des Körpers setzt die Komponistin in der vierten Passage musikalisch um. Sie gestal-

tet ein Pattern, das zum einen die Kreisförmigkeit des Drehmoments beschreibt, zum anderen dessen 

Ausrichtung auf Wiederholung. Das Pattern bestimmt die nachfolgenden sechs Takte mit insgesamt 13 

Wiederholungen (vgl. Notenbeispiel 3).  

Am Ende dieser Szene vollzieht sich ein Wandel. Waren bisher die einzelnen Partiturstimmen zwar un-

tereinander teils miteinander verbunden, kommt es während der abschließenden elf Takte (T. 370–380) 

zu einem ersten gemeinsamen Musizieren. Die tonale Harmonik und die klare Rhythmik mit swingender 

Pendelbewegung erfassen Singstimme, Percussion und Klavier. Hier finden sich Elemente eines Jazzquin-

tetts als letzte Stufe der bisherigen Improvisationspassagen (vgl. Notenbeispiel 4).  

 

 

                                                      
24 Ter Schiphorst, Euridice, S. 33. 
25 Ebd., T. 344. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



9 

Notenbeispiel 2 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 324–331.26 

Notenbeispiel 3 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 362.27 

26 © Iris ter Schiphorst 2002. 
27 © Iris ter Schiphorst 2002. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



10 

Notenbeispiel 4 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 370–380.28 

Weite Intervallsprünge kennzeichnen den ersten Auftritt Euridices in der 3. Erzählphase ›Auge‹ (T. 477–

489). Wenngleich diese Szene mehr von ihren drei Gefährtinnen sowie von Tanzaktionen der Unterwelt-

wesen Pluto und Persephone bestimmt wird, so ist Euridices Auftritt etwa ab der Mitte eindringlich: Erst-

mals, ab T. 537, singt sie mit Text. Außerdem zeigt auch der Text eine Besonderheit: Euridice singt zwei 

Verse des italienischen Textdichters Ranieri de’ Calzabigi aus dessen von Christoph Willibald Gluck ver-

tontem Libretto Orfeo ed Euridice (Uraufführung 1762): 

Ben potrò morir d’affanno 
Ma giammai dirò perché. 

Ursprünglich sind es die letzten Verse von Orpheus, die er im Duett des III. Aktes auf Euridices Frage 

»Ma perché sei sì tiranno« hin antwortet.

Euridice spricht also keine ›eigenen‹ Worte. Statt eines neuen Texts wird ihr ein bereits musikhistorisch 

konnotierter Text für ihren ersten sprachlichen Gesangsvortrag zugewiesen. Ihre Interpretation dieses 

Texts weist allerdings kein musikalisches Material von Glucks Oper auf. Im höheren Tonraum formt 

Euridice eine gedehnte Pendelbewegung zwischen d2 und es2. Der Text wird in einzelne Silben zerlegt und 

sein Vortrag teilweise von mehreren Takten Pause unterbrochen. Auch die Instrumentalstimmen sind von 

statischen Klängen geprägt, die übereinandergeschichtet eine dissonante Klangfläche erzeugen. Ter Schip-

horst scheint sich dabei insbesondere an dem von ihr bewunderten Komponisten Luigi Nono und vor 

allem an dessen live-elektronischen Kompositionen der 1980er-Jahre zu orientieren: Gerade die Dichte 

der Klangfarben, die Statik des Tempos, die ›klagende‹ Pendelbewegung der Stimme, die Aufspaltung des 

28 © Iris ter Schiphorst 2002. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



11 

Texts in Silben, die Dissonanz der Harmonik und die Art der Klangverfremdung, etwa durch tiefe Gur-

gelgeräusche in den Holzbläsern, weisen in diese Richtung. An dieser Stelle ist es jedoch wichtig festzu-

halten, dass diese Passage das radikale Umkippen der gesamten Situation auslöst. Ter Schiphorst konzi-

piert einen plötzlichen »Crash« aus zersplitternden Gläsern, Wasser und Menschenstimmen (T. 578), dem 

eine aufgewühlte Instrumentalszene folgt. Diese endet plötzlich und Euridice beginnt »flüssig« zu spre-

chen. Allerdings folgen die Worte keiner logischen Satzkonstruktion: 

ich komme ja ohne Blicke ganz gut aus auch ohne Kostüm ich komme ja ohne Tage ganz und gut durch ich 
sage mir, da bin ich fehl am platz es fehlt der platz da ist vielleicht kein platz stattdessen schlägt der fuß aus 

und sieh da! […] plötzlich tragen alle füße im gesicht da tragen sie auf  einmal alle meine füße im gesicht 

[...].29 

Die Textpassage wird abgelöst durch eine szenisch unvermittelte »Euridice in Divapose« (T. 613): Sie singt 

forte einen langgesponnenen melodischen Bogen. Zwar wirkt ihr musikalischer Auftritt dadurch vergleichs-

weise stabil, allerdings durchwandert sie mit den Tönen erneut einen geringen Ambitus im Tritonusraum 

a1/es2, dazu ohne Text, begleitet von rhythmischen Einwürfen der Instrumente und Glissandi in den Strei-

chern (vgl. Notenbeispiel 5 auf S. 12).  

Hinsichtlich dieser Szene konstatiert Frank Kämpfer ein »Umkippen ins Absurde.«30 Tatsächlich wirkt der 

plötzliche Wortschwall im Kontext einer bis dahin eher schweigsamen, mit Mühe Buchstaben und Silben 

formenden Euridice übertrieben. Außerdem präsentiert dieses Finale keine »Heldin«, die zum Ausgang 

des Werks eine Möglichkeit der Kommunikation mit ihrer Lebenswirklichkeit gefunden hätte. Das zeigt 

sich nicht zuletzt dann, wenn selbst am Ende Gesang/Musik und Sprache zu keiner Einheit gelangen 

konnten, sondern weiterhin als Dichotomien konzipiert sind. „Wie sollte es auch anders sein?“, reflektiert 

die Komponistin, 

»Sprache ist kein Medium, in dem man kulturell frei ist, sie ist Jahrtausende alt und voller kultureller Traditi-

onen. Wenn Euridice also aus ihrer Stummheit zurück zur Sprache findet, ist sie sofort wieder mit der realen

Gesellschaft konfrontiert.«31

Wie sich zeigt, bindet ter Schiphorst die Euridice-Partie in ein differenziertes Sprachexperiment ein, das 

zugleich in einem größeren kulturgeschichtlichen Zusammenhang gesehen werden muss. Die Komponis-

tin reflektiert hierin kritisch die Tradierung und Konvention von Sprache. Die Sprache sei, so die Kom-

ponistin, nur eine von mehreren Ausdrucksträgern kulturellen Wissens, wie auch die Visualität der kör-

pergebundenen Sprachgesten, die jedoch im Verlauf der »Geschichte der phonetischen Schrift« verdrängt 

worden seien.32 Ihre methodische Überlegung ist folgende:33 Ihre Grundthese lautet, dass in der abend-

ländischen Schrift- und Sprachkultur das Hören eine größere Rolle als das Sehen spiele, nehmen doch 

beide Ausdrucksträger ihren Ausgang von auditiven Zeichen, welche sich im phonetischen Alphabet in 

der Schrift durchsetzten und eine »ganz bestimmte Form von Visualität verdrängten«.34 Der Verlust der 

Zeichenbildung der Körpersprache bzw. des graphischen Bildes, die etwa in der Hieroglyphenschrift oder 

29 Ter Schiphorst, Euridice, T. 603. 
30 Kämpfer, »Eurydike oder der Topos des Verschwindens«, S. 33. 
31 Ebd. 
32 Iris ter Schiphorst, »Einige Anmerkungen zum Verhältnis von Stimme und Schrift«, Vortrag an der Humboldt Universität 
Berlin, Manuskript, 1997, einsehbar auf  der Website der Komponistin: http://www.iris- ter-schiphorst.de/deutsch/?p=190 
(aufgerufen am 13.11.2011). 
33 Vgl. insbesondere ter Schiphorst, »Einige Anmerkungen«. Ihre Thesen speisen sich aus der Reflexion insbesondere der Sym-
boltheorie Jacques Lacans, der archäologischen Schrift André Leroi-Gourhans (Hand und Wort), des Ägyptologen und Kultur-
wissenschaftlers Jan Assmann und Jacques Derridas Grammatologie. 
34 Ebd, unpaginiert. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



12 

der kreisförmig angeordneten Schrift der Birmanesen noch präsent (gewesen) seien, habe zu einer Sinnfi-

xierung in der phonetischen Sprache geführt, die allein dem Hörsinn verhaftet sei. Es sei die Intention 

des phonetischen Schriftsystems, einen Gegenstand nur in seinem einen Sinn zu fixieren, 

»aus dem sämtliche Assoziationsketten getilgt sind. Es ist eine eher eindimensionelle Bewegung, die letztend-
lich auf ein Telos hinausläuft«.35

Notenbeispiel 5 Iris ter Schiphorst, Euridice, T. 613–618.36 

35 Ebd. 
36 © Iris ter Schiphorst 2002. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



13 

Ihr Urteil lautet deshalb: 

»Sinn und Un-Sinn sind Kriterien, die einem ganz bestimmten Blick gehorchen, und zwar einem durch die
phonetische Schrift geprägten.«37

Die Problematiken der Kommunikation und insbesondere das Problem der Sprache als vorrangiges Me-

dium des Wissens und seiner Vermittlung wurden bereits in einem früheren Werk ter Schiphorsts zum 

Schauplatz der Handlung über eine »Inszenierung der [Geschichte der Schrift], die auch [eine Geschichte 

der] Sprache ist.«38 So heißt es im Text zu ihrer Komposition Silence moves (1997): 

»Letztendlich ist alles eine Frage der Ökonomie. Nur ein Bruchteil von dem, was sich in einem bewegt, wird

in Sprache ausgedrückt, und noch weniger in Schrift übesetzt. Das heißt, der überwiegende Teil von dem,

was man sagen will, geht unwiderruflich verloren.«39

Vor diesem Hintergrund ist die Affinität der Komponistin, das Körperliche und Visuelle des Tanzes als 

erweiterte Kommunikations- und damit auch Erkenntnisinstrumente in ihrer Kammeroper zu integrieren, 

verständlich. Sie konzipiert mit einem Gesten-, Gesangs- und Sprachexperiment eine Form der Bewusst-

werdung für ihre Euridice-Figur. Da ter Schiphorst methodisch ein Konzept zugrundelegt, in dem das 

Hör-Verständnis auf Basis der Sprachlichkeit bzw. der phonetischen Schrift angesiedelt wird, handelt es 

sich bei diesem Sprachexperiment im Grunde um eine Öffnung des Hörsinns. Das Hören, das die Kom-

ponistin als die »Grundvoraussetzung unserer Kultur« dechiffriert, sei im Laufe des Prozesses der Sprach-

normierung in die »pragmatische« Rolle einer »Übersetzung von Lauten in Sinn« eingezwängt worden: 

»Das Hören wird […] via Sprache von Anfang an ›diszipliniert‹, bzw. ›kastriert‹ und unser ›Sprechapparat‹

auf ein Standardmaß zurecht geschliffen, das allgemein gültig und damit verständlich ist.«40

Wenn Euridice die herkömmlichen Laute verfremdet, mit Geräuschanteilen experimentiert, fragmentari-

sche Gesten anbietet, Tanzbewegungen imitiert und letztendlich ohne Sprache sich singend präsentiert, 

verbirgt sich hinter diesem Konzept eine Befreiung aus erstarrten, fixierten Normen. Konsequenter Weise 

führt deshalb ter Schiphorst keine mögliche Vereinigung beider Ausdrucksebenen als finales Moment 

herbei. 

3. Reflexionen zum Mythischen: Euridice als Mythologie

Am Beispiel der Inszenierung von Euridice konnte zweierlei gezeigt werden: Zum einen versteht ter 

Schiphorst das Medium Sprache als kulturell unfreien Ausdrucksträger und als ein normiertes, eindimen-

sionelles Wissensmedium, und zum anderen verzahnt sie diesen Verlust mit der Verdrängung des Kör-

perlich-Visuellen. Damit macht die Komponistin auf einen Wandel der Möglichkeiten, Wissen zu kom-

munizieren, aufmerksam, der in ihrem Werk vor allem als Verlust, und darüber hinaus zu ungunsten des 

Körperlichen und der Frau, gestaltet wird. Wie nun reflektiert ter Schiphorst in ihrem Werk den Mythos? 

Wie wird der Mythos in ihrem Werk verarbeitet? Wie kommt er zum Tragen: Gibt es mythische Kennzei-

chen? Oder handelt es sich um eine Mythoskorrektur?  

37 Iris ter Schiphorst, »Ohrsinn/Unsinn/Eigensinn – eine kurze Abhandlung über Schrift«, in: Kommunikation und Ästhetik 101/6 
(1998), eingesehen unter http://www.iris-ter-schiphorst.de/deutsch/?p=205 (aufgerufen am 13.11.2011). 
38 Iris ter Schiphorst, »Erläuterung zu Silence Moves«, aus dem Programmheft der Dresdener Uraufführung, Dresden 1997, zitiert 
nach Yoreme Waltz, »Iris ter Schiphorst«, S. 115. 
39 Zitiert ebd. 
40 Ebd., S. 123f. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



14 

Wenngleich ter Schiphorsts methodische Überlegung anders ausgerichtet ist, so korrelliert ihre Intention, 

den Wandlungsprozess der Wissenskommunikation aufzuarbeiten, mit einem wesentlichen Kennzeichen 

des Mythos, nämlich der Metamorphose. Dieser metamorphe Charakter hat seinen Grund darin, dass die 

Geschichten des Mythos zunächst über Jahrhunderte hinweg oral überliefert und nicht schriftlich fixiert 

worden waren. Die Ursprünge der mythischen Rede liegen vor dem Beginn schriftlicher Aufzeichnungen, 

in einem kulturellen Lebensraum, in dem die Menschen ihr Wissen und ihre Kenntnisse untereinander 

auf Basis mündlicher Überlieferungen austauschten. Es konnten sich dadurch zahlreiche Varianten her-

ausbilden, so dass manche Figuren teils irritierende oder faszinierende neue Attribute erhalten oder andere 

wiederum, wie im Falle der Eurydike erörtert, verloren hatten. Sämtliche mythischen Stoffe und Themen 

widersetzen sich deshalb teleologischen Parametern der Kodifizierung und Kanonisierung, wie sie sie 

später etwa durch Hesiods erste uns überlieferte Ordnungsbemühung in der Theogonie erfahren sollten. 

Wenn ter Schiphorst in ihrem Musiktheater auf bereits vorhandene, historisch etablierte Werke wie Mon-

teverdis l’Orfeo – und an anderer Stelle auch auf Christoph Willibald Glucks Oper Orfeo ed Euridice41 – 

verweist, thematisiert sie damit zugleich die Mythologiefixierung im Terrain der Musikmytholgien und 

scheint mittels neuer Sprach- und Tonprozessverfremdungen dagegen anzuschreiben. Gerade die Sprach-

konzeption in ihrem Werk, von dem aus sich letztlich das musikalische Geschehen ableitet, trägt deutlich 

das Misstrauen gegenüber geschlossener Formgebung und lehnt diese, explizit in vermeintlich hysteri-

schem Sprachgestammel der Protagonistin mündend, ab. In diesem Sinne macht die Komponistin das 

zum Thema, was zum Ausgangsbestand des Mythos gehört und führt uns gleichsam zurück in archai-

schere Schichten, als die mäanderenden, variativen und metamorphen Gebilde der mythischen Stoffe aus 

dem Ordnunsgsverfahren einer oralen Kultur hervorgegangen sind.42 Mit diesem Verfahren führt sie dem 

Mythos nicht zuletzt erneut das zu, was ihn im Grunde stets vitalisiert und bereichert hat, nämlich seine 

nicht auf Fixierung und Endgültigkeit ausgerichtete Substanz.  

Das Musiktheater Euridice lässt sich als Werk wider des Vergessens dechiffrieren – oder, anders benannt, 

als ein Werk, das vom Heute aus Erinnerungskultur betreibt. Ter Schiphorsts Mythologie durchringt den 

mythischen Stoff nicht nur, indem die Komponistin mythische Verfahren wie Metamorphose und Varia-

tion mit einbindet und archaischere Schichten freisetzen möchte, sondern auch, indem sie seine soziale 

Funktion eines Gedächtnisses ausnutzt. Der Mythos ist aufgrund seines Alters und seiner rezeptiven Wan-

derung durch verschiedene Epochen, Länder, Gesellschaften, künstlerische Darstellungsweisen und re-

flexive Deutungen zu einem kulturellen Gedächtnis – der Kulturtheoretiker Jan Assmann spricht gar von 

einem »magmatischen Menschheitsgedächtnis«43 – angewachsen. Er wird belebt von einer Vielfalt diverser 

Mythologien, die nicht zuletzt auch Auskunft geben können über die jeweilige Verfasstheit einer Gesell-

schaft. Die Komponistin geht bei ihrem Mythosverständnis jedoch noch einen Schritt weiter. Sie begreift 

die Jahrhunderte währenden Prozesse der Orpheus und Eurydike-Mythologien nicht nur als Abbild der 

Gesellschaft, sondern gar als Beweis für die realen Geschlechterverhältnisse bzw. das Auslöschen der Frau 

aus der Geschichte wie der Kunstproduktion. Damit vollzieht sie eine real-soziologische Vereinnahmung 

der mythischen Geschichte, die an sich im Mythos nicht angelegt ist und für die Komponistin zu einem 

Spiel mit doppeltem Spiegel wird: Einerseits unternimmt sie eine aus dem mythischen Stoff gewonnene 

41 Siehe dazu die weiterführende Analyse zu der Partie der 3 Gefährtinnen von ter Schiphorsts Euridice, in: Wertenson, Mythos 
und Neue Musik.  
42 Vgl. u. a. Ernst Müller, »Mythos/mythisch/Mythologie«, in: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, 
hrsg. von Karlheinz Barck u. a., Stuttgart u. a. 2010, Bd. 4, S. 309–345; Jens Brockmeier, »Ordnung und Imagination. Formen 
und Funktionen des mythischen Denkens in der Kunst«, in: Musik und Mythos, hrsg. von Hans Werner Henze, Frankfurt a. M. 
1999 (Neue Aspekte der musikalischen Ästhetik 5), S. 178–234 
43 Jan Assmann, Religion und kulturelles Gedächtnis, München 32007, S. 206 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG



15 

Realitätskonstruktion einer künstlerisch tätigen Frauenbiografie, zum anderen möchte sie ihrer mythi-

schen Figur, Eurydike, eine über die Realität gewonnene mythische Kompetenz zurückerstatten. In An-

betracht dieser problematischen Gratwanderung erscheint ihre künstlerische Inszenierung in der Tat wie 

ein doppelter Korrekturversuch, sowohl des mythischen Stoffes wie auch der uns als real überlieferten 

Wissensgeschichte. Doch letztlich sind diese Konzeptionen künstlerische Produktion: Der Mythos, wie 

wir ihm in Form von Mythologien, und das heißt in unserem Verständnis in Form von Kunstwerken, 

Geschichten, Abhandlungen und Reflexionen aller Art begegnen, liegt uns stets schon als Variante vor. 

Deshalb kann weder ter Schiphorst künstlerisch eine Korrektur verursachen, noch kann bei ihrem Werk 

von einer Mythoskorrektur gesprochen werden: Es gibt keinen originären Mythos, den man verifizieren 

oder korrigieren könnte. Es muss, wie der Mythosforscher Hans Blumenberg grundlegend erörterte, Spe-

kulation bleiben, was der Mythos ursprünglich oder in einer bestimmten Phase unserer Geschichte gewe-

sen sein mag, 

»vielmehr wird er als immer schon in Rezeption übergegangen verstanden. […] Das Ursprüngliche bleibt
Hypothese, deren einzige Verifikationsbasis die Rezeption ist.«44

In diesem Sinne ist ter Schiphorsts »Arbeit am Mythos«45 eine umfassende Spurensuche und Erinnerung. 

Der Mythos wird ihr in seiner Funktion als kulturelles Gedächtnis zum deutungsschweren Instrument, 

die uns überlieferte und definierte Wissensgeschichte kritisch zu hinterfragen und neu zu beurteilen. Und 

damit holt ter Schiphorst den Mythos nicht zuletzt auch aus seinem Rezeptionsstrang heraus, der ihn 

gleichgesetzt hat mit all dem, was nicht Logos ist, was der Vernunft widerspricht oder sogar all dem, was 

unwahr, falsch oder gar mystisch ist. Bei ihr wird er nicht zum Instrument einer Fiktion, sondern vielmehr 

zum Mittel potenziell aufklärenden Geschehens.  

44 Hans Blumenberg, »Wirklichkeitsbegriff und Wirkungspotential des Mythos«, in: Terror und Spiel, hrsg. von Manfred Fuhr-
mann, S. 11–66, hier: S. 18, 28.  
45 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt a. M. 1979. 

Birgit Johanna Wertenson: Wie geht es eigentlich Eurydike?

www.schott-campus.com 
CC BY-NC-ND 4.0 – © Schott Music GmbH & Co. KG




